,??g Ve
Deuxiéme semestre 2025 BaObab http://www.Revuebaobab.net

Songe a Lampedusa de Josué Guebo ou la poétique du songe comme thérapie d’une
tragédie communautaire

Mamadou KONE
Université Alassane Ouattara (Bouaké)
Doctorant
mamadoukon542@gmail.com

Résumé: Dans Songe a Lampedusa, Josu¢ GUEBO poétise 1’'une des plus grandes tragédies
contemporaines : la mort de milliers de migrants africains dans la Méditerranée. Cet article
questionne la fonction thérapeutique du songe dans cette ceuvre, congue comme une tentative de
guérison symbolique d’un traumatisme collectif. En mobilisant la stylistique, la psychocritique et
la sociocritique, il est question de montrer comment la parole onirique, par sa puissance
d’évocation cathartique et subliminale, transmue la souffrance communautaire en espace de
rédemption et de renaissance du monde noir.

Mots clés: songe, tragédie, poésie, catharsis, Afrique, thérapie

Abstract: In Songe a Lampedusa, Josué GUEBO turns one of the greatest contemporary
tragedies the death of African migrants in the Mediterranean-into poetic language. This article
explores the therapeutic function of dreaming in the poem, viewed as a symbolic healing of
collective trauma. Through stylistic, psychocritical, and sociocritical approaches, it demonstrates
how the oneiric word, by its evocative and sublimating power, reshapes communal suffering into
a space of redemption and rebirth.

Keywords: dream, tragedy, poetry, catharsis, Aftrica, therapy

Introduction

Lue dans le champ de sa contemporanéité, la poésie d’Afrique s’offre comme un espace de
mémoire, de résilience et de thérapie. Ainsi, dans son recueil de poemes Songe a Lampedusa
(2014), Josu¢ GUEBQO, en véritable héritier d’'un humanisme de type négritudien, entreprend de
dire I’indicible : la tragédie qui, chaque jour, offre en holocauste, la vie de centaines de jeunes
migrants africains a la mer Méditerranée au large de Lampedusa. Ce sombre tableau, outre sa
dimension géopolitique et sociale, donne a se lire comme un traumatisme symbolique, un cri

sorti du fond de I’abime de la psyché noire et une blessure profonde de la mémoire collective.

Le choix porté sur le songe comme matrice d’écriture est hautement significatif : le réve, espace

de I’inconscient et de la libération psychique, s’inscrit comme la matrice d’une cure poétique.

256


mailto:mamadoukon542@gmail.com

,? Revue
Deuxiéme semestre 2025 BaObab http://www.Revuebaobab.net

Aussi, la parole onirique du poete ivoirien se hisse au rang d’un chant réparateur ou le tragique

se transmue en chant d’espérance.

De 14, surgit I’interrogation suivante : comment et sous quelles réserves la poétique du songe,
dans Songe a Lampedusa, opere-elle comme thérapie a une tragédie communautaire, voire

collective ?

L’intérét accordé a un tel questionnement appelle une approche pluridisciplinaire, articulant la
stylistique, en vue de saisir les modalités d’expression des formes du langage onirique ; la
sociocritique donnera de comprendre 1’ancrage socio-historique et la portée collective du dire
poétique; la psychocritique, pour capter le processus de guérison a I’ceuvre, relevant de

I’inconscient.

Le présent travail s’articule en trois temps: d’abord la poétique tragique dans 1’ceuvre, ensuite, la
construction des sémes lyriques du songe; enfin, la fonction thérapeutique et communautaire de

la parole onirique.

1. De la poétique tragique dans songe a Lampedusa

Le 3 octobre 2013, aux portes de Lampedusa, une embarcation de fortune transportant des
immigrants clandestins (les Harraga) cherchant a gagner I’Europe, disparait au fond de la
méditerranée. C’est pourquoi, la ville de Lampedusa, rime avec ce drame historique, devenant
ainsi le lieu symbolique d’une humanité condamnée, soit a vivre ensemble, soit a périr ensemble,

car impliquée sur cette méme embarcation qu’est la planéte bleue.

Dans Songe a Lampedusa, une ceuvre a tonalité réaliste et tragique, construite autour de
I’évenementiel, Josu¢ GUEBO réve d’un monde accordé et intégré, ou la concorde et le
métissage, sont une voie de salut pour I’humanité. Ainsi, en appelant a revisiter I’Afrique, il
imprime aux Noirs, I’injonction d’opérer ensemble cet exorcisme. Cette psychanalyse sans 1’ame
du Négro-africain ne peut étre apte a opérer ce saut qualitatif consistant a s’inscrire dans la

trajectoire d’'une humanité condamnée a batir un destin commun.

Le lecteur s’apercevra qu’en véritable orfévre de la parole, I’auteur transforme la mer, espace de
mort, en miroir de la mémoire africaine blessée, traumatisée, ou chaque vague répondant aux cris

des naufragés, semble murmurer le nom de chaque disparu, et la parole poétique africaine sait

257



,? Revue
Deuxiéme semestre 2025 BaObab http://www.Revuebaobab.net

s’en faire 1’écho: «Le pocte africain ne décrit pas, il invoque; il ressuscite les voix ensevelies

sous la poussiere des siecles ». (T. U Tamsi, 1962, P.41)

A y voir de prés, le poéte ne dépeint pas le drame; il le transmue: la douleur se fait chant, et la

noyade, symbole d’un exil métaphysique et psychologique intérieur.

1.1. Lampedusa, symbole d’un naufrage collectif

Lampedusa, manifestement, rime avec tragédie. Cet espace géographique sur une terre
occidentale, résonne en échos aux cris séculaires de détresse, sortis de 1’abime de la psyché
négre. La détresse du continent est ici érigée, sur cette ile italienne, en métaphore d’un tombeau
collectif. Le sort de I’Afrique semble s’y jouer a travers la mise a mort silencieuse d’une
jeunesse africaine en quéte d’espérance. Josué GUEBO, par la magie de 1’écriture, fait de
Lampedusa, le lieu symbolique ou se rejoue, la traversée atlantiste, qui, elle, a duré trois siecles

et demi.

Dans les vers du pocte ivoirien, il est ais¢ de mesurer le poids de toute cette tragédie. La plume

du pocéte s’en fait 1’écho :

Des fois, je voudrais prendre

Un crayon a bille,

Lui souffler a I’ oreille

Ce que la brise du matin

« Dirait au sable du littoral ;

Ce serait des mots

De tous les jours

Des mots simples

Et onctueux mais si forts

Et si vivifiants...

Des mots faits de sable des iles
Des mots qui auraient su la poterie de la mer
Des mots a bille

Leur souffler

A Doreille ce que la brise du matin
Dirait au vent du littoral [...]

Et ma terre

Notre terre

D’une rive a I’autre rirait

De mes espérances

Ma terre rirait

De mon réve de grand air. (J. GUEBO, 2014 P. 23)

258



,??g Ve
Deuxiéme semestre 2025 BaObab http://www.Revuebaobab.net

Dans ce passage, le poete réve d’écrire les pages du futur sur I’autel d’un présent évanescent.
Par la force du verbe, il veut donner a I’humanité, a toute la terre, toutes les chances de survie.
Aussi sa plume devient-elle lyrique, divine, sacrée, a I’instar des Ecritures saintes, voire, des
paroles salvatrices. Le pocte entend donner sens a I’Espérance, un visage humain a cette
épopée humaine. D’ou I’emploi optatif surabondant du mode conditionnel « voudrais, serait,
auraient, dirait, rirait [...] », qui traduit I’état d’ame du pocte, tel un personnage désemparé par
le présent, par une réalité¢ qui blesse. Entre autres, la poésie, hypotheése d’une vie virtuelle de
charme (mode conditionnel), est en passe d’étre rendue réelle par le pocte, afin de se substituer
a la vie matérielle, affectée de morosité. En effet, cette humanité, il la porte entiérement en lui
comme étant consubstantielle a son étre. Mais, c’est une humanité qui se nie, se suicide, car
refusant une part d’elle -méme. Cette part d'elle-méme, ce sont les migrants, victimes
d’inhumanité, de relations asymétriques, nées d’un égocentrisme qui a pour corollaire le

racisme, 1’ethnocentrisme, la colonialité.

On note que le lyrisme du ton se déploie a travers 1’emploi pléthorique des pronoms personnels
et des adjectifs possessifs: « je, ma, notre, mes, ma, mon ». Le « moi » du poete se fond et se
confond dans ce « Soi » universel, comme pour communier avec une autre dimension de
I’homme. Un autre niveau de I’homme a inventer au-dela de 1’image de cette humanité
présente, qui est plutot de nature infrahumaine. C’est ce qui justifie ce transport du poete vers
un temps hypothétique, un temps a créer, un temps révé par anticipation. Ici, le poete reste
familier a cette nature personnifiée a laquelle il parle par prosopopée. Ce champ lexical « la
brise, sable, littoral, la mer, vent, ma terre, notre terre, rive, air » est celui d’un espace devenu
génocidaire mais auquel le pocte entend parler, de pertinentes vérités issues de I’Olympe, la
demeure des dieux de I’art. Parler pour redonner a cette nature son humanité d’antan. Par
ailleurs, I’emploi des réticences ou syntaxes suspensives « Et si vivifiants... », « Dirait au vent
du littoral... », reste I’expression d’une décharge émotionnelle qui est de I’ordre de I’indicible,
de I'ineffable. Pour pouvoir se taire, disait Heidegger, il faut avoir quelque chose a dire ; et
c’est a ce moment que le silence prend sens et qu’il abat le bavardage qui est la parole
inauthentique. Ici, le langage poétique se fait subjectif et intuitif car le poete reste un étre doué

de facultés supranaturelles.

259



,??g Ve
Deuxiéme semestre 2025 BaObab http://www.Revuebaobab.net

Au plan stylistique, plusieurs indices inscrivent ce passage dans le champ de I’intuitivité. En
effet, le poete dote le « crayon a bille » et « la brise du matin » d’attributs humains. Ces
personnifications sont des marques de ’intuitivité. Ici, I’humain et la nature communient dans
une parfaite intimité. Mieux, la parole n’est plus une faculté exclusivement humaine, car « la
brise » parle « au sable du matin ». Belle prosopopée pour rendre compte d’un monde ou,
désormais, la nature se dote de conscience. En outre, plusieurs répétitions témoignent de
I’évocation d’un monde d’intuitivité. Les groupes de mots déclinés a partir de la constance du
substantif « des mots », (cinq fois occurrent), parfois anaphoriquement, est 1’expression d’un

monde surréel.

En somme, Lampedusa devient le miroir inversé de 1’esclavage: la mer jadis promesse d’ailleurs,
se mue aujourd’hui, en sépulcre collectif, en hécatombe. Dans Songe a Lampedusa, Josué
GUEBQO, dans une posture de poete, d’historien et de psychanalyste de la douleur, met en mots le
paradoxe du drame des naufragés, suppliciés en ce XXIeme siecle. On peut, donc, dire que

Lampedusa devient le miroir d’une tragédie communautaire contemporaine.

1.2. Lampedusa ou la chute de I’humain : une tragédie ontologique

C’est sans doute, ici, le lieu de souligner fortement, sous les lumieres crues de I’actualité, qu’a
Lampedusa, I’humanité se renie en renongant a la dimension sacrée de la dignité humaine,
laquelle sceéne se veut interchangeable a un relent de songe, flit-ce tragique; la poésie, ici, est
poétique tragique, comme c’en est de verve négro-africaine contemporaine. La poésie, comme
I’argue Emmanuel TOH BI, a la quatrieme de couverture de son ceuvre Pages en feu, étant le
compte rendu (littéraire) de 1’esprit humain qui s’introduit dans un monde de réves. Ce qui est
donné de constater tragiquement, c’est qu’a Lampedusa, c’est [’humanité elle-méme qui
s’échoue, mieux, s’accuse, du fait de corps de migrants anonymes, engloutis par les vagues
scélérates de la mer. Triste spectacle rappelant le drame existentiel et la fragilité de la condition
humaine. Ici, le tragique transcende sa dimension sociale en devenant ontologique. En effet, c’est
la conscience humaine toute entiere qui tremble devant I’affaissement et le recul de la Raison
face au chaos. Mieux, c’est, fondamentalement, 1’essence méme de [’humain qu’on voit
s’effondrer face a I’indifférence du monde. Cette descente aux enfers transparait dans les vers du

poete qui s’inscrit dans une perspective mémorielle en témoignant de cette ruine de 1’ame

260



,? Revue
Deuxiéme semestre 2025 BaObab http://www.Revuebaobab.net

humaine: « La poésie, chez nous, n’est pas un luxe d’esthéte, mais un devoir de mémoire. » (D.

BOHUI, 2020, P.7).

Dans cette mer devenue un tombeau a ciel ouvert, s’ensevelit et s’éteint la foi en la solidarité,
ultime rempart de la dignit¢ humaine. Devant la profondeur du mal, le génie du poéte ivoirien
réside en ceci que ce dernier se fait a la fois philosophe et prophéte. Ainsi, par le biais de la
parole salvatrice et thérapeutique, il transmue cette chute en méditation sur la perte de sens et la
quéte d’un Salut a I’échelle collective pour une humanité embarquée dans le méme et seul

vaisseau: la planéte terre.

Ainsi, cette ceuvre du pocte ivoirien s’offre comme le lieu symbolique ou la parole poétique tente
de réanimer I’humain de ce qu’il a d’universel, la poésie, seule apte a aseptiser le tragique. D’ou
sa capacit¢ a réver. En termes de vision initiatique, domaine de vie et sphére de mort se
confondent, passé et présent cohabitent et se fondent I’'un dans 1’autre; I’'universalité de la poésie

aidant. L’ Afrique est poésie, donc.

Cette conception scientifico-mythologique du temps, avisée, s’observe chez le pocte ivoirien
Josu¢ GUEBO, chez qui le temps se présente sous la forme d’un futur souverain a caractere

sublime: « Je serai ».

Lampedusa

Je serai
Pour toi
Souffle
Brise matinale
Vent

Savourant chaque
Enigme
Du monde
A vol d’oiseaux
Par-dessus les cénacles
A tire-d’aile.
Par-dessus les bordures
Vent du levant
Vent du couchant

Vent ce jour vent demain comme
Et t’agacerait
Souvent
La voix du vent
Cette facon
De prendre

261



,??g Ve
Deuxiéme semestre 2025 BaObab http://www.Revuebaobab.net

Les devants. (J. GUEBO, 2014 P. 75)

Dans ce fragment, le poéte porte, sur ses fréles épaules, le poids de ce drame historique. C’est
pourquoi, contrairement au vent qui, par ses caprices, cause des naufrages, le poéte se dresse
contre I’indifférence coupable. Il fustige 1’égocentrisme des puissances de ce monde, le
mensonge religieux des « cénacles ». Ainsi, par la force de son imaginaire, il veut se faire «
vent » pour balayer, nettoyer les souillures honteuses de ce mal fait contre la dignité humaine.
Tel un démiurge, il construit et déconstruit, crée et recrée le monde, fait et refait 1’histoire. La

poésie, alchimie verbale par excellence, est captation manceuvrante d’espace et de temps.

Les temps verbaux tels que le présent de 1’indicatif, d’une part, rendu par le participe présent «
savourant », d’autre part, par le futur simple de I’indicatif que portent le verbe « serai » et le
déictique temporel « ce jour », ainsi que le passé qu’évoque le déictique temporel aux allures
majestueuses de calembour « au paravent », font du poéte un voyant, un étre omniscient et

omnipotent, capable de comprimer et de dilater le temps.

Le pocte fait, donc, du temps un allié, un outil thérapeutique pour panser les blessures qu’une
humanité s’inflige fatalement a elle-méme. Ici, le drame existentiel est transmué par I’alchimie

du verbe qui guérit les blessures de 1’dme, en enjambant le passé et le présent.

De ce qui précede, il s’obtient que I’ontologie négro-africaine installe le sujet dans 1’atemporel.
I1 ne dissocie pas les différentes phases du temps mais les vit dans leur plénitude comme un
continuum au sens ou le sage taoiste T. SEU rapportant ce propos de L. TSEU, peut dire au
sujet de cette vie qui s’écoule, une indivisible et indicible, telle une grande giration cosmique :

« J’étais en train de m’ébattre aux principes des choses ». (R. GARAUDY, 1985 P. 33)

2. Les semes lyriques du songe dans I’ceuvre

L’ expression « sémes lyriques », désigne les unités de sens ou de signification poétique,
exprimant les émotions, les sensations et les ¢élans subjectifs du moi dans un texte a tonalité
lyrique. Dans ce recueil de poeémes, ces ¢léments langagiers fonctionnent a travers les contours
d’un chant de deuil de deuil et d’espérance, traversant la mer des douleurs humaines. Ainsi, la
voix du pocte, a la fois témoin et prophete, méle I’intime au collectif en vue de redonner souftle
aux ames naufragées. C’est pourquoi, les images de ’eau, du réve et du vent évoquent I’état
d’ame des victimes du sort, la fluidit¢ des émotions et la quéte d’un ailleurs salvateur et

262



,??g Ve
Deuxiéme semestre 2025 BaObab http://www.Revuebaobab.net

réparateur. Senghor dira a ce propos: “’Le réve poétique est la respiration de 1’ame, une médecine

contre 1’étouffement de 1’histoire”. (L. S. SENGHOR, 1964, P. 89).

Sous ce rapport, chaque mot devient une onde sonore, une vibration de la mémoire refusant
obstinément I’oubli coupable. Dé¢s lors, la lyre de GUEBO transfigure la tragédie en une

symphonie de renaissance.
2.1. Stylistique du songe; rythme, musicalité et images

Nous entendons par stylistique du songe, I’ensemble des procédés d’écriture et des formes
expressives par lesquelles, le poéte recrée, dans le langage, I’atmospheére, la logique et les
images propres au réve : “’La musique des mots, dans la réverie poétique ; opere un retour vers
I’équilibre perdu ‘’dira BACHELARD. G, 1992, P.24

Le pocte Josué GUEBO inscrit le Négro-africain dans I’émotivité, celui qui, sans nier a la Raison
cartésienne ses droits et sa place dans la saisie du réel, fait de I’intuitivité de la parole poétique,
I’espace par excellence d’une expérience ontologique. Des extraits de Songe a Lampedusa
offrent a I’imaginaire, 1’occasion de déployer les ailes de de 1I’éventail des possibles pour inscrire
un monde nouveau, répondant présent a 1’appel de la dignité humaine retrouvée. Ici, le songe est

un exutoire pour le poete et le Négro-africain aux prises avec le destin, le fatum.

O Erythrée je sonnerais le cor

Des signes nouveaux

Pour conjurer le sort du destin écorné
Je sonnerais la corne

Du diapason fraternel

Pour essouftler ce chant

Trop long

De la discorde (J. GUEBO, 2014, P. 40)

Comme on peut s’en rendre compte, le ton du texte se fait solennel. L’interjection « O Erythrée
» est assez €¢loquente. Au plan stylistique, I’interjection est une sorte de mot invariable, aux
formes de sons vocaliques non sémantiquement psalmodiés et aux allures psychologiques
qu’on émet brusquement dans le discours pour exprimer une sensation de douleur ou des
mouvements de I’ame, comme 1’admiration, I’étonnement, 1’indignation, la coleére. A I’analyse,
le champ thématique de ce texte rime avec « amitié », « oubli » et « pardon ». En effet, pour le
poete, il s’agit de sortir d’un malaise : celui d’une relation qui souffre. C’est pourquoi, tel un
prophéte, il annonce I’avenement « Des signes nouveaux ». Il réve d’un « diapason fraternel ».

263



,? Revue
Deuxiéme semestre 2025 BaObab http://www.Revuebaobab.net

Le combat qu’il engage est saint. Il lutte contre « le destin écorné », et « ce chant trop long de

la discorde ».

Dans ce groupe de mots, on notera I’emploi de I’adverbe de quantité « trop » en lieu et place de
I’adverbe d’intensité « trés ». On le voit, 1’état d’ame du poete est celui de la tolérance, de la
mansuétude, seule condition d’un véritable vivre-ensemble. En effet, « pour conjurer le sort du
destin écorné » et guérir de « la discorde », le pardon seul demeure 1’antidote. On le sait, le
pardon reste un acte hautement moral. Il résonne d’un accent religieux. L'une des acceptions du
terme « pardon » est qu’il est accordé par une personne qui, souvent, a souffert d’une offense
quelconque, de I’'injure vile, de 1’outrage brutale. Sa dimension curative réside en ceci qu’il
soulage aussi la conscience de celui qui a offensé. Mieux, il permet d’étouffer, d’éteindre les

braises parfois enfouies, ensevelies sous les cendres des ressentiments.

Ici, le pocte mobilise la stylistique du songe, en donnant au dire poétique, 1’occasion et toute la
latitude d’opérer comme incantation et souffle réparateur. On le voit, le rythme marqué par la
répétition du groupe verbal ’je sonnerais”. Ce rythme instaure une cadence incantatoire, qui
rappelle la priere ou le réve éveillé, évoquant, ainsi, le désir de réinvention d’un monde

nouveau, libéré de toute colonialité.

Du reste, I’option modale du conditionnel présent comme temps verbal, ouvre la perspective
d’une délocalisation d’un présent douloureux vers un ailleurs ou le réve régne en maitre sur le

destin.

Quant a la musicalité du texte, elle émane de I’alternance des sons doux et graves. En effet, les
voyelles graves, ouvertes et rondes ‘’cor », ‘’sort”, corne”, écorné”, discorde’, sonnerais’,
évoquent 1’étouffement, I’agonie d’un monde insensible aux valeurs qui consacrent la dignité
humaine. Ces sonorités profondes et plaintives, par leur récurrence, créent un effet typique a la
musicalité onirique. Elles évoquent également la lenteur mélodieuse onirique propre a traduire
la gravité et la solennité de I’évocation poétique. Le songe, instant de travestissement des
réalités matérielles objectives, s’appréhende, souvent, comme un narratif mélodique, berceuse

d’esprit.

S’agissant des consonnes fricatives sifflantes labio-dentales, ‘’fraternel”, “essouffler”, et

dentales ”’sonnerais’, “’signes”, ‘’sort”, “’destin”. ‘’qui sourdent du texte, elles évoquent le

264



,??g Ve
Deuxiéme semestre 2025 BaObab http://www.Revuebaobab.net

silence coupable et le mutisme d’une humanité qui se renie en choisissant la “’discorde *’ plutot
que la concorde. Les lexémes “’cor *°, et “’corne”, allient le sacré et le profane sensoriel,
conférant ainsi, au poete toute sa dimension rituelle ou le songe intervient en opérant comme

une force créatrice salvatrice.

Dans le syntagme nominal ‘’signes nouveaux’, l’adjectif qualificatif donne a I’aventure
humaine devenue démentielle, de déboucher sur un horizon du salut. En effet, ici, le pocte réve
a une renaissance du langage, capable d’opérer comme une thérapeutique pour exorciser et
conjurer le mal, d’une part, et de réenchanter la communauté noire blessée dont I’’Erythrée”

est I’image analogique.

Comme on le voit, dans cette strophe, le réve poétique devient espace d’harmonie, de
réconciliation et de transfiguration. C’est justement en ce lieu symbolique précis que la parole
du poéte ivoirien se hisse au rang d’une lyre dont les sonorités apaisent, guérissent 1’dme

humaine.

2.2. La poésie, un art onirique de transmutation du tragique en beauté

Dans Songe a Lampedusa, le poéte ivoirien traite du drame des immigrations clandestines en
méditerranée, sublimant la tragédie par une écriture poétique d’une rare intensité. Il s’agit d’une
véritable esthétique de la douleur a travers laquelle le pocte transmue une réalité brutale en une

ceuvre littéraire profondément émotive. Les vers qui suivent en constituent I’expression.

Et la mer

Par hygiéne

Et la mer

Par devoir écologique

Et la mer

Par fardeau logique

Mettrait la marée en joue

Appuierait sur la gachette

De I’indignation

Et la marée noire

Irait s’évaporant

Se dissolvant

Rendant au pain blanc ses trois quarts
De longueurs volées. (J. GUEBO, 2014, P.29)

Ce qui frappe le lecteur, c’est d’abord la musicalité des vers qui adoucit la rudesse et le tragique

du sujet traité. En effet, ’emploi des rythmes répétitifs concoure a confirmer cette idée comme

265



,??g Ve
Deuxiéme semestre 2025 BaObab http://www.Revuebaobab.net

dans la répétition anaphorique « Et la mer » V1, 3,5. Ce mouvement alternatif imite les allers et
retours des vagues telle une mélodie lancinante, presqu’hypnotique tendant a atténuer la tragédie

d’une mort fatalement a I’ceuvre, a travers la prison des embarcations.

En outre, la conjonction de coordination « et » employ¢e, elle aussi de maniere anaphorique (4
fois), est Dl’illustration de cet enchainement fatal d’un destin scellé sur cet océan avec une
sensation d’étourdissement anesthésiante. Le pocte personnifie la mer et lui attribue un statut
noble : celui d’un « devoir écologique ». Ainsi, le tragique perd sa force destructrice, et son
visage hideux est remplacé par un role valorisant consistant en un acte de purification voire de
purgation c’est pourquoi, le champ lexical de la rationalit¢ d’une nature innocente a 1’ceuvre,
déculpabilise la mer, personnifiée, en train d’accomplir un devoir pour le bien de I’ordre naturel.
Ainsi, la mort brutale et le crime de la violation du droit des citoyens a habiter la terre se trouve

passée sous silence, invisibilisée, sublimée.

Ici, c’est I’océan, la mer qui régne en maitresse, dicte sa loi, munie d’une arme préte a maintenir
I’ordre a travers un peloton d’exécution, parce qu’en droit de mettre « la marée en joue »,
d’appuyer « sur la gachette de I’indignation ». Ce qui transmue le tragique en beauté, c’est le
déplacement du sens moral de la responsabilité¢ vers le champ du naturel, de la culture a la
nature. Sous ce rapport, au crime li¢ a I’irresponsabilit¢ de ’homme a faire du respect de
I’altérité une valeur morale, le poete procede par une inversion des valeurs légitimant 1’action de

la mer a s’auto- purifier en transformant la « marée noire » en « pain blanc ».

On le voit, la symbolique des couleurs fait des catégories raciales un critére de discrimination
naturelle. Ce qui, du reste, coule dans la banalité. Par ailleurs, toujours au plan de la musicalité,
les voyelles nasales tendent a étouffer la douleur qui échappe de cet océan, cette mer qui
symbolise la tragédie comme 1’évoque la traite transatlantique. Dé¢s lors, les participes présents «
s’évaporant, dissolvant, rendant, » et les substantifs « pain, longueurs », I’adjectif « blanc », sont
autant d’effets sonores qui ensevelissent le mal sous le poids musical des mots. La puissance des
images est telle que, par euphémisme, le pocte transmue la douleur en beauté comme lorsqu’il

fait de I’océan, par personnification, un agent d’« hygiéne ».

3. DE LA CATHARSIS A LA GUERISON

266



,? Revue
Deuxiéme semestre 2025 BaObab http://www.Revuebaobab.net

Envisager la poésie négro-africaine sous I’angle d’une catharsis, consiste a la présenter telle une
scéne ou se déploie I’inconscient historique du monde noir, le lieu symbolique ou les blessures se
disent, ou I’affect douloureux s’épure pour soulager I’ame négre. Donc, loin d’étre une simple
esthétique de la complainte ou de la plainte, elle opére tel un mécanisme curatif, un véritable

laboratoire ou se joue le destin d’une ame noire traumatisée en quéte de thérapie.

Sous la plume des poctes noirs, ces thérapeutes des temps modernes, c’est I’ame africaine et
diasporique qui trouve dans le langage poétique, non seulement, une voie d’apaisement, mais une
arme de libération et de régénération. Ainsi, la poésie négro-africaine, telle une parole vive
traversée de douleurs, de blessures et d’espérance assume totalement et pleinement sa fonction
cathartique au sens aristotélicien et freudien du mot. Saint John Perse a sujet de dire que ’Dans
le songe poétique se 1éve une lumiére qui cicatrise”. (PERSE St J. Eloges, 1948, P.37). Dans
cette perspective, la poésie négro-africaine s’offre telle une véritable et vaste scene
d’« abréaction » au sens freudien du mot, ou les pulsions refoulées trouvent a se dire et a se

réorganiser dans 1’ordre symbolique.
3.1. Le poete négro-africain et son aptitude a la résilience

Pour étre soi-méme en recouvrant une santé psychique, le poete négro-africain a besoin de
toujours lutter contre ses traumatismes. Pour ce faire, il déploie un arsenal thérapeutique
susceptible d’atténuer son mal. L’un de ces moyens est son aptitude a la résilience. Au sens
étymologique, résilience dérive du latin resilientia qui est le fait de rebondir. En physique, la
résilience désigne la résistance a un choc. Elle indique jusqu’a quel point I’énergie peut étre
emmagasinée par un corps sous ’effet d’une déformation élastique. En 1952, ce mot désigne le
ressort moral, la qualité de quelqu’un qui ne se décourage pas, ne se laisse pas abattre. En
psychologie, la résilience est le fait de surmonter les événements de vie difficiles. A 1’évidence,

I’étre humain peut s’effondrer aussi bien physiquement que psychologiquement.

Dans ce dernier cas, il croule, n’étant plus maitre de lui-méme et de son destin. Il devient, non
plus sujet, mais objet de 1’Histoire en train de s’écrire sans lui. Il n’appartient plus a ’avenir.
Toute chose qui exprime une sorte de déchéance, d’effondrement de toute son infrastructure

psychique. Un tel sujet reste vraisemblablement un malade. Mais, cet état d’ame fut, avant le

267



,? Revue
Deuxiéme semestre 2025 BaObab http://www.Revuebaobab.net

mouvement de la Négritude et les travaux de certains intellectuels noirs, celui du Négro-

africain lui-méme.

Par ailleurs, la poésie africaine s’inscrit dans une dynamique de résilience face au trauma
colonial, se constituant en un espace d’expression ou la parole poétique devient, a la fois, un

exutoire et un moyen de reconstruction identitaire.

Cette poésie, par la logique de I’histoire, est devenue comme un lieu de catharsis, ou
I’expression du traumatisme colonial est mise en mots. La souffrance engendrée par
I’expérience de 1’asservissement, de la spoliation et de I’aliénation culturelle se trouve

transposée dans le verbe poétique, qui devient un mode d’exorcisation des douleurs enfouies.

Toutefois, au fil du temps, le Négro-africain a appris a surmonter son mal, a affronter les
fantomes de son passé, a s’affranchir de son trauma par sa capacité de résilience. Pour illustrer
notre propos, nous rappellerons ces mots de Josué GUEBO a I’endroit de ces jeunes africains
comme pour leur donner la force de développer une sorte de résilience. La poésie étant, elle-
méme, au plan stylistique et notionnel, une capacité¢ de résilience a ’entrave sémantique des
mots et aux normes de 1’évidence. A ces « damnés de la mer », il lance ces mots sortis de la

fournaise de son ame de combattant :

Harraga

Conjuguer le futur

Au plus que parfait de 1’infini
Car ce que le passé aurait vétu de cordes
cicatricielles

L’avenir I’habillerait

De I’innocence du ciel

Un geste bienfaisant

A offrir a I’empreinte mal tracée
De I’histoire

Le crayonné malheureux

Que le souffle du jour
Disperserait aux quatre vents

Il n’y aurait que la poussicre des registres
Pour croire en la vertu du temps
Les chénes meurent

Les filaos s’éteignent

Les pins déclinent

Les palmiers vacillent
Désormais

On sait que le passé

268



,??g Ve
Deuxiéme semestre 2025 BaObab http://www.Revuebaobab.net

Lui aussi
Meurt (J. GUEBO, 2014, P. 48)

Dans ce passage, le poéte s’identifie a son peuple dont le symbole, ici, est le « Harraga ». Par
définition, le harraga est ce jeune migrant tentant de quitter son pays pour rejoindre
clandestinement 1I’Europe par des voies risquées. L’apostrophe « Harraga » par laquelle il
I’interpelle témoigne de cette parenté avec toute cette jeunesse, symbole de 1’avenir du

continent. Pour le pocte, il s’agit d’abord de « conjuguer le futur ».

On le voit, le poete use d’une merveilleuse catachrese. Sans doute faut-il entendre « conjurer
le futur ». Le poéte sait qu’il faut sauver I’avenir du poids du passé et du présent qui blessent et

nient I’homme noir.

Ainsi, pour lui, la meilleure posture psychologique est celle qui consiste a « défataliser »
I’Histoire. En d’autres termes, surmonter cette sorte de déterminisme historique et
psychosociologique qui semble faire du futur la proie du passé. L’attitude intellectuelle du
pocte consiste a s’affranchir d’un conditionnement psychologique en épousant une posture
psychologique de résistance voire de refus de la fatalité. Ici, le pocte se fait un agent
responsable de son histoire et de son avenir au sens sartrien du terme, ou I’avenir demeure cette
page vierge qu’il appartient a I’individu de remplir. C’est pourquoi, cet avenir, ce futur, est a
conjuguer au plus que parfait de 1’infini. Ce temps verbal, grammaticalement inconnu, aux
allures mythiques, est D’expression du possible comme force psychique capable de
révolutionner, de dynamiser I’Histoire. Ici, le temps, ce « futur », fonctionne comme un
antidote au traumatisme du passé. Les blessures de ce trauma seront, par conséquent, comme
des « cordes cicatricielles » que ’avenir « habillerait de 1’innocence du ciel ». Cet acte, signe
de résilience, est symptomatique d’une « geste bienfaisante ». D¢s lors, tel un phénix, cet
oiseau fabuleux qui, disait-on, €tait unique en son espece et qui renaissait de ses cendres, le
poete sort, régénéré, revigoré, fortifié de 1’épreuve du temps. En s’élevant au rang de héros
épique, le poéte pose un acte salvateur qui guérit son peuple par sa dimension thérapeutique
comme [’atteste 1’adjectif « bienfaisante ». Poétiquement, ce mot rime avec un état
psychologique voisin de la bonté, de la générosité et de I’amour et qui conduit a la béatitude, a
la félicité. Le parfum de spiritualité qui s’échappe sémantiquement de ces notions, n’est pas

sans analogie avec la poésie, source et voie du bien-étre.

269



,??g Ve
Deuxiéme semestre 2025 BaObab http://www.Revuebaobab.net

Par ailleurs, le poéte évoque cette « empreinte mal tracée de I’histoire ». Comme on peut s’en
rendre compte, il a conscience de la nécessit¢ de guérir de cette histoire trop souvent écrite
malencontreusement par les vainqueurs. Ceux-1a mémes qui ne vainquent pas par la richesse de
leur culture ou de leur civilisation, mais, par la barbarie avec laquelle ils soumettent les autres

peuples.

En prenant conscience de cette réalité, le pocte négro-africain opére sa propre cure
psychanalytique par la découverte de la vérité historique. En déconstruisant un faux passé
historique, intellectuellement, le pocte atteint sa délivrance par la vérité qui soulage et libére
I’ame. La vérité qui déchire le voile du faux. Aussi remet-il a 1’endroit, une historiographie
falsifiée, a I’envers. Au fond, cette attitude du pocte est I’expression d’une véritable résilience
par le savoir et la volonté qui savent affranchir I’homme des chaines séculaires du mensonge et
de la perversion de la falsification de I’Histoire. C’est pourquoi d’ailleurs, le poéte fait de la
science, du savoir, son bouclier. Pour lui, le temps passe comme toutes choses périssables. En
effet, nul n’est prisonnier du passé s’il apprend a lutter pour inventer son propre avenir a partir
des séquelles du passé. Car, « On sait que le passé /Lui aussi/ Meurt », écrit le poéte, conscient

de la dialectique de la marche de 1’Histoire.

De ce qui préceéde, I’on peut affirmer que, en luttant pour s’approprier son avenir, le poete
négro-africain a conscience d’opérer une cure pour étre maitre de son destin apres en avoir été
longtemps esclave. Cette, opération ou mutation psychique est le propre de ceux qui savent
faire de la résilience un viatique pour rebondir apreés la chute. La poésie négro-africaine a

toujours eu, depuis les eres négritudiennes, cette force de réarmement psychologique.

A cela il faut ajouter que la poésie africaine transcende sa simple dimension introspective en
jouant un role clé dans la construction ou la reconstruction du lien social. En effet, en formulant
les blessures partagées, elle devient un langage de la communion et de la solidarité. Elle révele
les tensions profondes et propose des perspectives de dialogue. Cette dimension est
particulierement visible dans la poésie de la Négritude ou I’affirmation de I’identité noire passe
par une reconquéte collective de la parole et de la mémoire, au titre de la réécriture de son

histoire.

270



,? Revue
Deuxiéme semestre 2025 BaObab http://www.Revuebaobab.net

En somme, le Négro-africain sait que, dans cette nécessaire interdépendance, il est impérieux
de soigner la relation pour vivre heureux, de préférence, avec 1’autre. Cela, le pocte négro-
africain I’a compris qui fait de la tolérance, de 1’oubli et du pardon un viatique thérapeutique.
Sous ce rapport, la poésie négro-africaine se présente, dans sa pratique, comme un appel au

pardon et a la fraternité universelle.

En soignant les troubles du ressentiment par 1’expression et la transformation des affects, la
poésie africaine contribue a restaurer la relation a soi et aux autres. Elle incarne un espace de
guérison ou les blessures historiques et individuelles trouvent une voie, voire des voies,
permettant ainsi un processus de réconciliation et d’affirmation identitaire. Dans cette
perspective, elle opére comme un art, a la fois, intime et politique, capable de transmuer les

douleurs en chant d’espoir et de renouveau.
3.2. La catharsis de la reconquéte de Soi

L’une des taches majeures a laquelle les poétes négro-africains se sont employés, c’est cet
effort de s’affranchir des traumatismes séculaires encore a 1’ceuvre dans la psyché noire.
Comment désancrer ces traumas ? Telle est la question centrale qui confére a la parole poétique
d’essence negre la fonction thérapeutique dont celle fut depuis toujours investie, et ceci, en
dépit des contingences historiques. C’est, du reste, a juste titre que le sénégalais Felwine SARR
souligne :

On ne peut pas €tre amnésique, mais on ne peut pas non plus rester coincé dans un
trauma colonial. L’histoire a des effets qui perdurent. Les rapports actuels sont tissés par
ces anciennes structures, ces inégalités, ces asymétries, mais il ne faut pas étre prisonnier
de la part ombrageuse de cette histoire...L’histoire se condense en nous et on peut guérir
du trauma en continuant a édifier nos mondes. (F. SARR, 2023, P. 2 ).

Les traumatismes liés a tous ces siecles de domination et de négation du Negre peuvent
fonctionner comme un frein a I’invention de 1’avenir des Africains par les Africains eux-
mémes. La véritable question n’est plus, pour I’ Africain, de sortir d’un déni de la réalité¢ mais
d’affronter lucidement son histoire, de la regarder sereinement, pour mieux 1’exorciser comme
le souligne a juste titre Senghor : « Le poéte negre est celui qui assume la douleur et la joie de

son peuple pour en faire la s€ve d’un chant universel ». (L. S. SENGHOR, 1977, P.17).

271



,??g Ve
Deuxiéme semestre 2025 BaObab http://www.Revuebaobab.net

Il s’agit d’une opération qui a lieu au cceur du psychisme comme la quéte d’un équilibre
psychologique. Ce que nous entendons par fantomes du passé, ce sont encore les souvenirs des
blessures qui continuent de hanter le Négre et, surtout, la jeunesse africaine. En effet, cette
jeunesse, sujette au désespoir lié a des situations historiques conjoncturelles, ne voit son avenir

que du coté d’une Europe, autrefois, et, encore aujourd’hui demeurée colonialiste.

Ce qu’il faut conjurer, c’est le mythe de 1’Occident comme espace éternel de fécondité. Ce
9 . Py . , ’ N . .
qu’il faut conjurer comme mal, c’est surtout cette image écornée de I’ Afrique, qui, aux yeux de
sa jeunesse, reste une terre damnée. Ce reflex suicidaire chez les jeunes migrants traduit bien
un trouble du comportement dont la cause est sans doute a rechercher dans 1’écho dont résonne
le passé dans le présent de ces jeunes africains. C’est pourquoi, le poéte a conscience de ce mal
de I’ame qui prend sa source dans I’histoire du Negre lui-méme. Ce passage extrait de Songe a
Lampedusa nous aidera a montrer comment le pocte négro-africain opére cette thérapie par

exorcisation des fantdmes d’un passé qui continue de hanter I’ame neégre:

Et nous monterait I’antique nausée
Des cales

Le chancre blasphématoire

Des chansonnettes salaces

Et nous monterait

L’écho du mal-de-mer

L’écho

Ou noieraient leur saoul

Toutes les coléres séculaires

Mais

Ou renaitrait

Cet espoir

Au creux de soi

Qu’une Blanche

Indéfiniment

Ne vaudrait

Deux Noires

Sur la portée musicale de la vie ». (J. GUEBO, 2014 P.27)

Cette strophe comporte 18 vers. Les 9 premiers sont I’évocation d’un passé¢ symbolisé par les
reflux du traumatisme de la traite négriere dans la mémoire vivante du poete. En revanche, les
9 derniers vers inscrivent un nouveau monde placé sous le sceau de 1’espoir dans lequel le

Negre retrouve son équilibre psychique et se projette lucidement dans 1’avenir.

272



,? Revue
Deuxiéme semestre 2025 BaObab http://www.Revuebaobab.net

Il s’agit, en termes psychanalytiques, de « mécanismes de défense », c'est-a-dire d’une réaction
du psychisme qui a pour fin la réduction urgente de tensions internes au Moi. C’est pourquoi, la
mémoire du poéte devient le lieu du reflux d’une énergie négative, de pulsions de mort
(thanatos) : « Et nous monterait I’antique nausée ». Le syntagme nominal « I’antique nausée »
fait remonter la mémoire du pocte a une époque tragique. Ce souvenir entraine logiquement
une réaction de répulsion, de reflux, de rejet caractéristique de la nausée. Cette « nausée »
n’étant rien d’autre qu’une somatisation d’un mal de I’ame, mal qui est de 1’ordre de
I’indicible. Ce mal est perceptible dans ce champ lexical de la souffrance liée a la servitude : «

chancre, cales, blasphématoire, salaces ».

Par ailleurs, la répétition du groupe de mots « Et nous monterait » fonctionne comme un noyau
rythmique, un retour cyclique symptomatique du reflux nauséeux d’un passé qui hante le pocte.
Ce retour cyclique s’apparente a ces vomissures consécutives a cette nausée. L’adjectif «
blasphématoire » est un juron, une parole qui blesse comme « un chancre », un ulcére. Ce qui
remonte, en outre, a la mémoire du poéte, ce sont « toutes les coléres séculaires ». Celles-ci

sont exorcisées par le flux et le reflux d’un temps passé qui rime avec la psychose.

Toutefois, le pocte refuse de demeurer prisonnier d’un passé traumatisant, il veut échapper a
cette momification, a cette réification de son étre. C’est pourquoi, il donne a son ame cet
instant d’une respiration psychique. Ce moment de rupture avec un passé aliénant est le début
d’une cure ou d’un exorcisme des démons du passé. C’est, précisément, la conjonction de
coordination a valeur oppositive « Mais » qui symbolise cette inversion des perspectives a la
fois historiques et psychologiques. C’est 1a ou « renaitrait cet espoir au creux de soi ». Cette
opération est une réarticulation de la conscience. Mieux, il s’agit d’un dédoublement de la
conscience, I'une de ses faces désormais tournée vers le futur apres avoir reflété un passé
douloureux. Au fond, il s’agit d’une renaissance du sujet qui, autrefois malade, recouvre sa
pleine autonomie, sa pleine santé. Pour le pocte, la vie est un rythme, un mouvement continu,
une dialectique. L’enjeu est, en dernieére analyse, la libération de soi par soi par un acte de
courage consistant a intégrer dialectiquement son passé dans la marche historique du monde
sans complexe. Ainsi, poussant la logique d’exorcisation de son ame, le poete brise le mythe du
primat d’une race sur les autres. Ce mythe est une autre chaine : une chaine mentale, plus

terrible que les chaines physiques des esclaves. Pour lui, la renaissance suppose un réarmement

273



,??g vue
Deuxiéme semestre 2025 BaObab http://www.Revuebaobab.net

psychique qui conduirait a penser désormais, le langage musical, « qu’une Blanche
indéfiniment ne vaudrait deux Noires sur la portée musicale de la vie ». Ce monde nouveau
qu’il faut inventer, est celui qui, désormais, rime avec respect mutuel, égalité, harmonie entre

toutes les races.

Pour le pocte, la vérité est salvatrice, libératrice. La vérité étant qu’entre les hommes, entre les
races humaines, il n’existe pas de différences de degré : « Une blanche ne vaudrait plus deux
Noires ». Pour lui, désormais, il faut s’affranchir des complexes et considérer la vie comme le
lieu et I’occasion d’un enrichissement mutuel au moyen de nos différences fécondantes. N’est-
ce pas cette symphonie qui confére a la vie « sa portée musicale » ? Au total, le statut de
thérapeute du pocte tient en ceci qu’il fait d’un passé douloureux le lieu d’une transmutation de
I’ame. C’est, du reste, 1’avis de Birago: « La poésie africaine est une parole de réconciliation entre
les vivants, les morts et les éléments». (B. DIOP, 1961, P.27).

Exorciser les fantdmes du passé demeure une opération nécessaire a une reprise en main de soi
par soi. Ce qui est le propre de toute renaissance véritable.

Tout comme le passé, le présent et I’avenir sont trois extases du temps qui, dialectiquement,
assurent la marche de I’humanité vers sa perfection. Vaincre les fantdmes d’un passé fait de

traumas c’est guérir d’une blessure de 1I’ame.

Conclusion

En somme, par son écriture, Josu¢é GUEBO accomplit une double entreprise : esthétique et
thérapeutique. C’est que, le songe, en tant que poétique de la transcendance et du dépassement,
est un outil a la fois de cathartique et de sublimation, aux mains du po¢te, qui lui aura permis de
transformer la tragédie migratoire en expérience de renaissance. Cet acte de guérison, seul le
pocte en a le secret :”” J’€cris pour réveiller les morts de 1’ Afrique, ceux que 1’oubli menace”. (U.
Tamsi Tchicaya, 1962, P.44). Pour ce qui est de I’analyse stylistique, celle-ci a révélé une
esthétique du flux et de la musicalité; la lecture psychocritique, a opéré comme une
symbolisation des traumas, tandis que la perspective sociocritique a révélé la fonction

communautaire du poeme. Ainsi, Songe a Lampedusa se situe a la croisée du cri et du chant, du

274



,?_ Revue
Deuxiéme semestre 2025 BaObab http://www.Revuebaobab.net

deuil et de la rédemption. La parole poétique négro-africaine y devient médecine de 1’ame

collective, forgeant une mémoire réparatrice et un nouvel humanisme africain.

Bibliographie

BACHELARD Gaston, L’eau et les réves : Essai sur l'imagination de la matiere. Paris, Corti,
1942.

Césaire Aime, Cahier d’un retour au pays natal. Paris, Présence Africaine, 1956.
CHAMBERLAND Roger, La dimension pathémique du discours poétique. Québec, Presses de
I’Université Laval, 2001.

FANON, Frantz, Les Damnés de la Terre. Paris, Maspero, 1961.

FREUD Sigmund, L’interprétation des réves. Paris, PUF, 2010.

GARAUDY Roger, Biographie du XXéme siecle, éditions Tougui, 1985

GUEBO Josué, Songe a Lampedusa. Paris: Bruno Doucey, 2014.

JUNG Carl Gustav, Psychologie et alchimie. Paris, Buchet-Chastel, 1980.

MBEMBE Achille, Critique de la raison négre. Paris, La Découverte, 2013.

RICEUR Paul, La mémoire, [’histoire, [’oubli. Paris, Seuil, 2000.

SARR Felwine, « Felwine Sarr, écrivain : on peut guérir du trauma colonial en continuant a
édifier nos mondes », Interview, newsletter culture de L’Echo,
https://.lecho.be./culture/litterature/felwine-sarr-ecrivain-on-peut-guerir-du-trauma-colonial-en-
continuant-a-edifier-nos-mondes/10457839.htIm

SENGHOR, Léopold Sédar, Liberté | : Négritude et humanisme. Paris, Seuil, 1964.

275


https://.lecho.be./culture/litterature/felwine-sarr-ecrivain-on-peut-guerir-du-trauma-colonial-en-continuant-à-edifier-nos-mondes/10457839.htlm
https://.lecho.be./culture/litterature/felwine-sarr-ecrivain-on-peut-guerir-du-trauma-colonial-en-continuant-à-edifier-nos-mondes/10457839.htlm

