
Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

256 
 

Songe à Lampedusa de Josué Guebo ou la poétique du songe comme thérapie d’une 

tragédie communautaire 

Mamadou KONÉ 

Université Alassane Ouattara (Bouaké) 

 Doctorant  

mamadoukon542@gmail.com  

 

Résumé: Dans Songe à Lampedusa, Josué GUEBO poétise l’une des plus grandes tragédies 

contemporaines : la mort de milliers de migrants africains dans la Méditerranée. Cet article 

questionne la fonction thérapeutique du songe dans cette œuvre, conçue comme une tentative de 

guérison symbolique d’un traumatisme collectif. En mobilisant la stylistique, la psychocritique et 

la sociocritique, il est question de montrer comment la parole onirique, par sa puissance 

d’évocation cathartique et subliminale, transmue la souffrance communautaire en espace de 

rédemption et de renaissance du monde noir. 

Mots clés: songe, tragédie, poésie, catharsis, Afrique, thérapie  

Abstract: In Songe à Lampedusa, Josué GUEBO turns one of the greatest contemporary 

tragedies the death of African migrants in the Mediterranean-into poetic language. This article 

explores the therapeutic function of dreaming in the poem, viewed as a symbolic healing of 

collective trauma. Through stylistic, psychocritical, and sociocritical approaches, it demonstrates 

how the oneiric word, by its evocative and sublimating power, reshapes communal suffering into 

a space of redemption and rebirth. 

Keywords: dream, tragedy, poetry, catharsis, Africa, therapy 

 

 

                 Introduction 

Lue dans le champ de sa contemporanéité, la poésie d’Afrique s’offre comme un espace de 

mémoire, de résilience et de thérapie. Ainsi, dans son recueil de poèmes Songe à Lampedusa 

(2014), Josué GUEBO, en véritable héritier d’un humanisme de type négritudien, entreprend de 

dire l’indicible : la tragédie qui, chaque jour, offre en holocauste, la vie de centaines de jeunes 

migrants africains à la mer Méditerranée au large de Lampedusa. Ce sombre tableau, outre sa 

dimension géopolitique et sociale, donne à se lire comme un traumatisme symbolique, un cri 

sorti du fond de l’abime de la psyché noire et une blessure profonde de la mémoire collective. 

Le choix porté sur le songe comme matrice d’écriture est hautement significatif : le rêve, espace 

de l’inconscient et de la libération psychique, s’inscrit comme la matrice d’une cure poétique. 

mailto:mamadoukon542@gmail.com


Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

257 
 

Aussi, la parole onirique du poète ivoirien se hisse au rang d’un chant réparateur où le tragique 

se transmue en chant d’espérance. 

De là, surgit l’interrogation suivante : comment et sous quelles réserves la poétique du songe, 

dans Songe à Lampedusa, opère-elle comme thérapie à une tragédie communautaire, voire 

collective ? 

L’intérêt accordé à un tel questionnement appelle une approche pluridisciplinaire, articulant la 

stylistique, en vue de saisir les modalités d’expression des formes du langage onirique ; la 

sociocritique donnera de comprendre l’ancrage socio-historique et la portée collective du dire 

poétique; la psychocritique, pour capter le processus de guérison à l’œuvre, relevant de 

l’inconscient. 

Le présent travail s’articule en trois temps: d’abord la poétique tragique dans l’œuvre, ensuite, la 

construction des sèmes lyriques du songe; enfin, la fonction thérapeutique et communautaire de 

la parole onirique. 

1. De la poétique tragique dans songe à Lampedusa 

Le 3 octobre 2013, aux portes de Lampedusa, une embarcation de fortune transportant des 

immigrants clandestins (les Harraga) cherchant à gagner l’Europe, disparait au fond de la 

méditerranée. C’est pourquoi, la ville de Lampedusa, rime avec ce drame historique, devenant 

ainsi le lieu symbolique d’une humanité condamnée, soit à vivre ensemble, soit à périr ensemble, 

car impliquée sur cette même embarcation qu’est la planète bleue. 

Dans Songe à Lampedusa, une œuvre à tonalité réaliste et tragique, construite autour de 

l’évènementiel, Josué GUEBO rêve d’un monde accordé et intégré, où la concorde et le 

métissage, sont une voie de salut pour l’humanité. Ainsi, en appelant à revisiter l’Afrique, il 

imprime aux Noirs, l’injonction d’opérer ensemble cet exorcisme. Cette psychanalyse sans l’âme 

du Négro-africain ne peut être apte à opérer ce saut qualitatif consistant à s’inscrire dans la 

trajectoire d’une humanité condamnée à bâtir un destin commun. 

Le lecteur s’apercevra qu’en véritable orfèvre de la parole, l’auteur transforme la mer, espace de 

mort, en miroir de la mémoire africaine blessée, traumatisée, où chaque vague répondant aux cris 

des naufragés, semble murmurer le nom de chaque disparu, et la parole poétique africaine sait 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

258 
 

s’en faire l’écho: «Le poète africain ne décrit pas, il invoque; il ressuscite les voix ensevelies 

sous la poussière des siècles ». (T. U Tamsi, 1962, P.41) 

À y voir de près, le poète ne dépeint pas le drame; il le transmue: la douleur se fait chant, et la 

noyade, symbole d’un exil métaphysique et psychologique intérieur. 

 

1.1. Lampedusa, symbole d’un naufrage collectif  

Lampedusa, manifestement, rime avec tragédie. Cet espace géographique sur une terre 

occidentale, résonne en échos aux cris séculaires de détresse, sortis de l’abîme de la psyché 

négre. La détresse du continent est ici érigée, sur cette ile italienne, en métaphore d’un tombeau 

collectif. Le sort de l’Afrique semble s’y jouer à travers la mise à mort silencieuse d’une 

jeunesse africaine en quête d’espérance. Josué GUEBO, par la magie de l’écriture, fait de 

Lampedusa, le lieu symbolique où se rejoue, la traversée atlantiste, qui, elle, a duré trois siècles 

et demi.  

Dans les vers du poète ivoirien, il est aisé de mesurer le poids de toute cette tragédie. La plume 

du poète s’en fait l’écho :   

Des fois, je voudrais prendre  

Un crayon à bille,  

Lui souffler à l’oreille  

Ce que la brise du matin  

« Dirait au sable du littoral ;  

Ce serait des mots  

De tous les jours  

Des mots simples  

Et onctueux mais si forts  

Et si vivifiants…  

Des mots faits de sable des iles  

Des mots qui auraient su la poterie de la mer  

Des mots à bille  

Leur souffler  

À l’oreille ce que la brise du matin  

Dirait au vent du littoral […]  

Et ma terre  

Notre terre  

D’une rive à l’autre rirait  

De mes espérances  

Ma terre rirait  

De mon rêve de grand air.  (J. GUEBO, 2014 P. 23)  
 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

259 
 

Dans ce passage, le poète rêve d’écrire les pages du futur sur l’autel d’un présent évanescent. 

Par la force du verbe, il veut donner à l’humanité, à toute la terre, toutes les chances de survie. 

Aussi sa plume devient-elle lyrique, divine, sacrée, à l’instar des Écritures saintes, voire, des 

paroles salvatrices. Le poète entend donner sens à l’Espérance, un visage humain à cette 

épopée humaine. D’où l’emploi optatif surabondant du mode conditionnel « voudrais, serait, 

auraient, dirait, rirait […] », qui traduit l’état d’âme du poète, tel un personnage désemparé par 

le présent, par une réalité qui blesse. Entre autres, la poésie, hypothèse d’une vie virtuelle de 

charme (mode conditionnel), est en passe d’être rendue réelle par le poète, afin de se substituer 

à la vie matérielle, affectée de morosité. En effet, cette humanité, il la porte entièrement en lui 

comme étant consubstantielle à son être. Mais, c’est une humanité qui se nie, se suicide, car 

refusant une part d’elle -même. Cette part d'elle-même, ce sont les migrants, victimes 

d’inhumanité, de relations asymétriques, nées d’un égocentrisme qui a pour corollaire le 

racisme, l’ethnocentrisme, la colonialité.  

On note que le lyrisme du ton se déploie à travers l’emploi pléthorique des pronoms personnels 

et des adjectifs possessifs: « je, ma, notre, mes, ma, mon ». Le « moi » du poète se fond et se 

confond dans ce « Soi » universel, comme pour communier avec une autre dimension de 

l’homme. Un autre niveau de l’homme à inventer au-delà de l’image de cette humanité 

présente, qui est plutôt de nature infrahumaine. C’est ce qui justifie ce transport du poète vers 

un temps hypothétique, un temps à créer, un temps rêvé par anticipation. Ici, le poète reste 

familier à cette nature personnifiée à laquelle il parle par prosopopée. Ce champ lexical « la 

brise, sable, littoral, la mer, vent, ma terre, notre terre, rive, air » est celui d’un espace devenu 

génocidaire mais auquel le poète entend parler, de pertinentes vérités issues de l’Olympe, la 

demeure des dieux de l’art. Parler pour redonner à cette nature son humanité d’antan. Par 

ailleurs, l’emploi des réticences ou syntaxes suspensives « Et si vivifiants… », « Dirait au vent 

du littoral… », reste l’expression d’une décharge émotionnelle qui est de l’ordre de l’indicible, 

de l’ineffable.  Pour pouvoir se taire, disait Heidegger, il faut avoir quelque chose à dire ; et 

c’est à ce moment que le silence prend sens et qu’il abat le bavardage qui est la parole 

inauthentique. Ici, le langage poétique se fait subjectif et intuitif car le poète reste un être doué 

de facultés supranaturelles.    



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

260 
 

Au plan stylistique, plusieurs indices inscrivent ce passage dans le champ de l’intuitivité. En 

effet, le poète dote le « crayon à bille » et « la brise du matin » d’attributs humains. Ces 

personnifications sont des marques de l’intuitivité. Ici, l’humain et la nature communient dans 

une parfaite intimité. Mieux, la parole n’est plus une faculté exclusivement humaine, car « la 

brise » parle « au sable du matin ». Belle prosopopée pour rendre compte d’un monde où, 

désormais, la nature se dote de conscience. En outre, plusieurs répétitions témoignent de 

l’évocation d’un monde d’intuitivité. Les groupes de mots déclinés à partir de la constance du 

substantif « des mots », (cinq fois occurrent), parfois anaphoriquement, est l’expression d’un 

monde surréel.  

En somme, Lampedusa devient le miroir inversé de l’esclavage: la mer jadis promesse d’ailleurs, 

se mue aujourd’hui, en sépulcre collectif, en hécatombe. Dans Songe à Lampedusa, Josué 

GUEBO, dans une posture de poète, d’historien et de psychanalyste de la douleur, met en mots le 

paradoxe du drame des naufragés, suppliciés en ce XXIème siècle. On peut, donc, dire que 

Lampedusa devient le miroir d’une tragédie communautaire contemporaine. 

 1.2. Lampedusa ou la chute de l’humain : une tragédie ontologique 

C’est sans doute, ici, le lieu de souligner fortement, sous les lumières crues de l’actualité, qu’à 

Lampedusa, l’humanité se renie en renonçant à la dimension sacrée de la dignité humaine, 

laquelle scène se veut interchangeable à un relent de songe, fût-ce tragique; la poésie, ici, est 

poétique tragique, comme c’en est de verve négro-africaine contemporaine. La poésie, comme 

l’argue Emmanuel TOH BI, à la quatrième de couverture de son œuvre Pages en feu, étant le 

compte rendu (littéraire) de l’esprit humain qui s’introduit dans un monde de rêves.  Ce qui est 

donné de constater tragiquement, c’est qu’à Lampedusa, c’est l’humanité elle-même qui 

s’échoue, mieux, s’accuse, du fait de corps de migrants anonymes, engloutis par les vagues 

scélérates de la mer. Triste spectacle rappelant le drame existentiel et la fragilité de la condition 

humaine. Ici, le tragique transcende sa dimension sociale en devenant ontologique. En effet, c’est 

la conscience humaine toute entière qui tremble devant l’affaissement et le recul de la Raison 

face au chaos. Mieux, c’est, fondamentalement, l’essence même de l’humain qu’on voit 

s’effondrer face à l’indifférence du monde. Cette descente aux enfers transparait dans les vers du 

poète qui s’inscrit dans une perspective mémorielle en témoignant de cette ruine de l’âme 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

261 
 

humaine: «  La poésie, chez nous, n’est pas un luxe d’esthète, mais un devoir de mémoire. » (D. 

BOHUI, 2020, P.7). 

Dans cette mer devenue un tombeau à ciel ouvert, s’ensevelit et s’éteint la foi en la solidarité, 

ultime rempart de la dignité humaine. Devant la profondeur du mal, le génie du poète ivoirien 

réside en ceci que ce dernier se fait à la fois philosophe et prophète. Ainsi, par le biais de la 

parole salvatrice et thérapeutique, il transmue cette chute en méditation sur la perte de sens et la 

quête d’un Salut à l’échelle collective pour une humanité embarquée dans le même et seul 

vaisseau: la planète terre. 

Ainsi, cette œuvre du poète ivoirien s’offre comme le lieu symbolique où la parole poétique tente 

de réanimer l’humain de ce qu’il a d’universel, la poésie, seule apte à aseptiser le tragique. D’où 

sa capacité à rêver. En termes de vision initiatique, domaine de vie et sphère de mort se 

confondent, passé et présent cohabitent et se fondent l’un dans l’autre; l’universalité de la poésie 

aidant. L’Afrique est poésie, donc. 

Cette conception scientifico-mythologique du temps, avisée, s’observe chez le poète ivoirien 

Josué GUEBO, chez qui le temps se présente sous la forme d’un futur souverain à caractère 

sublime: « Je serai ». 

Lampedusa  

                       Je serai  

Pour toi   

Souffle  

Brise matinale  

Vent  

                       Savourant chaque  

Énigme  

Du monde  

À vol d’oiseaux  

Par-dessus les cénacles 

À tire-d’aile.  

Par-dessus les bordures  

Vent du levant  

Vent du couchant  

                       Vent ce jour vent demain comme 

  Et t’agacerait   

Souvent    

La voix du vent  

Cette façon   

De prendre  



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

262 
 

Les devants.  (J. GUEBO, 2014 P. 75) 

 

Dans ce fragment, le poète porte, sur ses frêles épaules, le poids de ce drame historique. C’est 

pourquoi, contrairement au vent qui, par ses caprices, cause des naufrages, le poète se dresse 

contre l’indifférence coupable. Il fustige l’égocentrisme des puissances de ce monde, le 

mensonge religieux des « cénacles ». Ainsi, par la force de son imaginaire, il veut se faire « 

vent » pour balayer, nettoyer les souillures honteuses de ce mal fait contre la dignité humaine. 

Tel un démiurge, il construit et déconstruit, crée et recrée le monde, fait et refait l’histoire. La 

poésie, alchimie verbale par excellence, est captation manœuvrante d’espace et de temps.  

Les temps verbaux tels que le présent de l’indicatif, d’une part, rendu par le participe présent « 

savourant », d’autre part, par le futur simple de l’indicatif que portent le verbe « serai » et le 

déictique temporel « ce jour », ainsi que le passé qu’évoque le déictique temporel aux allures 

majestueuses de calembour « au paravent », font du poète un voyant, un être omniscient et 

omnipotent, capable de comprimer et de dilater le temps.   

Le poète fait, donc, du temps un allié, un outil thérapeutique pour panser les blessures qu’une 

humanité s’inflige fatalement à elle-même. Ici, le drame existentiel est transmué par l’alchimie 

du verbe qui guérit les blessures de l’âme, en enjambant le passé et le présent. 

De ce qui précède, il s’obtient que l’ontologie négro-africaine installe le sujet dans l’atemporel. 

Il ne dissocie pas les différentes phases du temps mais les vit dans leur plénitude comme un 

continuum au sens où le sage taoïste T. SEU rapportant ce propos de L. TSEU, peut dire au 

sujet de cette vie qui s’écoule, une indivisible et indicible, telle une grande giration cosmique : 

« j’étais en train de m’ébattre aux principes des choses ». (R. GARAUDY, 1985 P. 33) 

2. Les sèmes lyriques du songe dans l’œuvre 

L’expression « sèmes lyriques », désigne les unités de sens ou de signification poétique, 

exprimant les émotions, les sensations et les élans subjectifs du moi dans un texte à tonalité 

lyrique. Dans ce recueil de poèmes, ces éléments langagiers fonctionnent à travers les contours 

d’un chant de deuil de deuil et d’espérance, traversant la mer des douleurs humaines. Ainsi, la 

voix du poète, à la fois témoin et prophète, mêle l’intime au collectif en vue de redonner souffle 

aux âmes naufragées. C’est pourquoi, les images de l’eau, du rêve et du vent évoquent l’état 

d’âme des victimes du sort, la fluidité des émotions et la quête d’un ailleurs salvateur et 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

263 
 

réparateur. Senghor dira à ce propos: ‘’Le rêve poétique est la respiration de l’âme, une médecine 

contre l’étouffement de l’histoire’’. (L. S. SENGHOR, 1964, P. 89). 

Sous ce rapport, chaque mot devient une onde sonore, une vibration de la mémoire refusant 

obstinément l’oubli coupable. Dès lors, la lyre de GUEBO transfigure la tragédie en une 

symphonie de renaissance. 

2.1. Stylistique du songe; rythme, musicalité et images 

Nous entendons par stylistique du songe, l’ensemble des procédés d’écriture et des formes 

expressives par lesquelles, le poète recrée, dans le langage, l’atmosphère, la logique et les 

images propres au rêve : ‘’La musique des mots, dans la rêverie poétique ; opère un retour vers 

l’équilibre perdu ‘’dira BACHELARD. G, 1992, P.24 

Le poète Josué GUEBO inscrit le Négro-africain dans l’émotivité, celui qui, sans nier à la Raison 

cartésienne ses droits et sa place dans la saisie du réel, fait de l’intuitivité de la parole poétique, 

l’espace par excellence d’une expérience ontologique. Des extraits de Songe à Lampedusa 

offrent à l’imaginaire, l’occasion de déployer les ailes de de l’éventail des possibles pour inscrire 

un monde nouveau, répondant présent à l’appel de la dignité humaine retrouvée. Ici, le songe est 

un exutoire pour le poète et le Négro-africain aux prises avec le destin, le fatum. 

O Érythrée je sonnerais le cor 

Des signes nouveaux 

Pour conjurer le sort du destin écorné 

Je sonnerais la corne 

Du diapason fraternel 

Pour essouffler ce chant 

Trop long 

De la discorde (J. GUEBO, 2014, P. 40)  

 

Comme on peut s’en rendre compte, le ton du texte se fait solennel. L’interjection « O Érythrée 

» est assez éloquente. Au plan stylistique, l’interjection est une sorte de mot invariable, aux 

formes de sons vocaliques non sémantiquement psalmodiés et aux allures psychologiques 

qu’on émet brusquement dans le discours pour exprimer une sensation de douleur ou des 

mouvements de l’âme, comme l’admiration, l’étonnement, l’indignation, la colère. À l’analyse, 

le champ thématique de ce texte rime avec « amitié », « oubli » et « pardon ». En effet, pour le 

poète, il s’agit de sortir d’un malaise : celui d’une relation qui souffre. C’est pourquoi, tel un 

prophète, il annonce l’avènement « Des signes nouveaux ». Il rêve d’un « diapason fraternel ». 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

264 
 

Le combat qu’il engage est saint. Il lutte contre « le destin écorné », et « ce chant trop long de 

la discorde ».    

Dans ce groupe de mots, on notera l’emploi de l’adverbe de quantité « trop » en lieu et place de 

l’adverbe d’intensité « très ». On le voit, l’état d’âme du poète est celui de la tolérance, de la 

mansuétude, seule condition d’un véritable vivre-ensemble. En effet, « pour conjurer le sort du 

destin écorné » et guérir de « la discorde », le pardon seul demeure l’antidote. On le sait, le 

pardon reste un acte hautement moral. Il résonne d’un accent religieux. L’une des acceptions du 

terme « pardon » est qu’il est accordé par une personne qui, souvent, a souffert d’une offense 

quelconque, de l’injure vile, de l’outrage brutale. Sa dimension curative réside en ceci qu’il 

soulage aussi la conscience de celui qui a offensé. Mieux, il permet d’étouffer, d’éteindre les 

braises parfois enfouies, ensevelies sous les cendres des ressentiments.  

Ici, le poète mobilise la stylistique du songe, en donnant au dire poétique, l’occasion et toute la 

latitude d’opérer comme incantation et souffle réparateur. On le voit, le rythme marqué par la 

répétition du groupe verbal ‘’je sonnerais’’. Ce rythme instaure une cadence incantatoire, qui 

rappelle la prière ou le rêve éveillé, évoquant, ainsi, le désir de réinvention d’un monde 

nouveau, libéré de toute colonialité. 

Du reste, l’option modale du conditionnel présent comme temps verbal, ouvre la perspective 

d’une délocalisation d’un présent douloureux vers un ailleurs où le rêve règne en maitre sur le 

destin.  

Quant à la musicalité du texte, elle émane de l’alternance des sons doux et graves. En effet, les 

voyelles graves, ouvertes et rondes ‘’cor », ‘’sort’’, corne’’, écorné’’, discorde’’, sonnerais’’, 

évoquent l’étouffement, l’agonie d’un monde insensible aux valeurs qui consacrent la dignité 

humaine. Ces sonorités profondes et plaintives, par leur récurrence, créent un effet typique à la 

musicalité onirique. Elles évoquent également la lenteur mélodieuse onirique propre à traduire 

la gravité et la solennité de l’évocation poétique. Le songe, instant de travestissement des 

réalités matérielles objectives, s’appréhende, souvent, comme un narratif mélodique, berceuse 

d’esprit. 

S’agissant des consonnes fricatives sifflantes labio-dentales, ‘’fraternel’’, ‘‘essouffler’’, et 

dentales ’’sonnerais’’, ‘’signes’’, ‘’sort’’, ‘’destin’’. ‘’qui sourdent du texte, elles évoquent le 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

265 
 

silence coupable et le mutisme d’une humanité qui se renie en choisissant la ‘’discorde ‘’ plutôt 

que la concorde. Les lexèmes ‘’cor ‘’, et ‘’corne’’, allient le sacré et le profane sensoriel, 

conférant ainsi, au poète toute sa dimension rituelle où le songe intervient en opérant comme 

une force créatrice salvatrice. 

Dans le syntagme nominal ‘’signes nouveaux’’, l’adjectif qualificatif donne à l’aventure 

humaine devenue démentielle, de déboucher sur un horizon du salut. En effet, ici, le poète rêve 

à une renaissance du langage, capable d’opérer comme une thérapeutique pour exorciser et 

conjurer le mal, d’une part, et de réenchanter la communauté noire blessée dont l’’’Érythrée’’ 

est l’image analogique. 

Comme on le voit, dans cette strophe, le rêve poétique devient espace d’harmonie, de 

réconciliation et de transfiguration. C’est justement en ce lieu symbolique précis que la parole 

du poète ivoirien se hisse au rang d’une lyre dont les sonorités apaisent, guérissent l’âme 

humaine. 

 2.2. La poésie, un art onirique de transmutation du tragique en beauté 

Dans Songe à Lampedusa, le poète ivoirien traite du drame des immigrations clandestines en 

méditerranée, sublimant la tragédie par une écriture poétique d’une rare intensité. Il s’agit d’une 

véritable esthétique de la douleur à travers laquelle le poète transmue une réalité brutale en une 

œuvre littéraire profondément émotive. Les vers qui suivent en constituent l’expression.  

 Et la mer 

Par hygiène 

Et la mer 

Par devoir écologique 

Et la mer 

Par fardeau logique 

Mettrait la marée en joue 

Appuierait sur la gâchette 

De l’indignation 

Et la marée noire 

Irait s’évaporant 

Se dissolvant 

Rendant au pain blanc ses trois quarts 

De longueurs volées. (J. GUEBO, 2014, P.29) 

 

Ce qui frappe le lecteur, c’est d’abord la musicalité des vers qui adoucit la rudesse et le tragique 

du sujet traité. En effet, l’emploi des rythmes répétitifs concoure à confirmer cette idée comme 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

266 
 

dans la répétition anaphorique « Et la mer » V1, 3,5. Ce mouvement alternatif imite les allers et 

retours des vagues telle une mélodie lancinante, presqu’hypnotique tendant à atténuer la tragédie 

d’une mort fatalement à l’œuvre, à travers la prison des embarcations.  

En outre, la conjonction de coordination « et » employée, elle aussi de manière anaphorique (4 

fois), est l’illustration de cet enchaînement fatal d’un destin scellé sur cet océan avec une 

sensation d’étourdissement anesthésiante. Le poète personnifie la mer et lui attribue un statut 

noble : celui d’un « devoir écologique ». Ainsi, le tragique perd sa force destructrice, et son 

visage hideux est remplacé par un rôle valorisant consistant en un acte de purification voire de 

purgation c’est pourquoi, le champ lexical de la rationalité d’une nature innocente à l’œuvre, 

déculpabilise la mer, personnifiée, en train d’accomplir un devoir pour le bien de l’ordre naturel. 

Ainsi, la mort brutale et le crime de la violation du droit des citoyens à habiter la terre se trouve 

passée sous silence, invisibilisée, sublimée.  

Ici, c’est l’océan, la mer qui règne en maitresse, dicte sa loi, munie d’une arme prête à maintenir 

l’ordre à travers un peloton d’exécution, parce qu’en droit de mettre « la marée en joue », 

d’appuyer « sur la gâchette de l’indignation ». Ce qui transmue le tragique en beauté, c’est le 

déplacement du sens moral de la responsabilité vers le champ du naturel, de la culture à la 

nature. Sous ce rapport, au crime lié à l’irresponsabilité de l’homme à faire du respect de 

l’altérité une valeur morale, le poète procède par une inversion des valeurs légitimant l’action de 

la mer à s’auto- purifier en transformant la « marée noire » en « pain blanc ». 

 On le voit, la symbolique des couleurs fait des catégories raciales un critère de discrimination 

naturelle. Ce qui, du reste, coule dans la banalité. Par ailleurs, toujours au plan de la musicalité, 

les voyelles nasales tendent à étouffer la douleur qui échappe de cet océan, cette mer qui 

symbolise la tragédie comme l’évoque la traite transatlantique. Dès lors, les participes présents « 

s’évaporant, dissolvant, rendant, » et les substantifs « pain, longueurs », l’adjectif « blanc », sont 

autant d’effets sonores qui ensevelissent le mal sous le poids musical des mots. La puissance des 

images est telle que, par euphémisme, le poète transmue la douleur en beauté comme lorsqu’il 

fait de l’océan, par personnification, un agent d’« hygiène ».   

3. DE LA CATHARSIS A LA GUÉRISON 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

267 
 

Envisager la poésie négro-africaine sous l’angle d’une catharsis, consiste à la présenter telle une 

scène où se déploie l’inconscient historique du monde noir, le lieu symbolique où les blessures se 

disent, où l’affect douloureux s’épure pour soulager l’âme nègre. Donc, loin d’être une simple 

esthétique de la complainte ou de la plainte, elle opère tel un mécanisme curatif, un véritable 

laboratoire où se joue le destin d’une âme noire traumatisée en quête de thérapie.  

Sous la plume des poètes noirs, ces thérapeutes des temps modernes, c’est l’âme africaine et 

diasporique qui trouve dans le langage poétique, non seulement, une voie d’apaisement, mais une 

arme de libération et de régénération. Ainsi, la poésie négro-africaine, telle une parole vive 

traversée de douleurs, de blessures et d’espérance assume totalement et pleinement sa fonction 

cathartique au sens aristotélicien et freudien du mot. Saint John Perse a sujet de dire que ’’Dans 

le songe poétique se lève une lumière qui cicatrise’’. (PERSE St J. Éloges, 1948, P.37). Dans 

cette perspective, la poésie négro-africaine s’offre telle une véritable et vaste scène 

d’« abréaction » au sens freudien du mot, où les pulsions refoulées trouvent à se dire et à se 

réorganiser dans l’ordre symbolique. 

3.1. Le poète négro-africain et son aptitude à la résilience 

Pour être soi-même en recouvrant une santé psychique, le poète négro-africain a besoin de 

toujours lutter contre ses traumatismes. Pour ce faire, il déploie un arsenal thérapeutique 

susceptible d’atténuer son mal. L’un de ces moyens est son aptitude à la résilience. Au sens 

étymologique, résilience dérive du latin resilientia qui est le fait de rebondir. En physique, la 

résilience désigne la résistance à un choc. Elle indique jusqu’à quel point l’énergie peut être 

emmagasinée par un corps sous l’effet d’une déformation élastique. En 1952, ce mot désigne le 

ressort moral, la qualité de quelqu’un qui ne se décourage pas, ne se laisse pas abattre. En 

psychologie, la résilience est le fait de surmonter les évènements de vie difficiles. À l’évidence, 

l’être humain peut s’effondrer aussi bien physiquement que psychologiquement.  

Dans ce dernier cas, il croule, n’étant plus maître de lui-même et de son destin. Il devient, non 

plus sujet, mais objet de l’Histoire en train de s’écrire sans lui. Il n’appartient plus à l’avenir. 

Toute chose qui exprime une sorte de déchéance, d’effondrement de toute son infrastructure 

psychique. Un tel sujet reste vraisemblablement un malade. Mais, cet état d’âme fut, avant le 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

268 
 

mouvement de la Négritude et les travaux de certains intellectuels noirs, celui du Négro-

africain lui-même.   

Par ailleurs, la poésie africaine s’inscrit dans une dynamique de résilience face au trauma 

colonial, se constituant en un espace d’expression où la parole poétique devient, à la fois, un 

exutoire et un moyen de reconstruction identitaire.  

Cette poésie, par la logique de l’histoire, est devenue comme un lieu de catharsis, où 

l’expression du traumatisme colonial est mise en mots. La souffrance engendrée par 

l’expérience de l’asservissement, de la spoliation et de l’aliénation culturelle se trouve 

transposée dans le verbe poétique, qui devient un mode d’exorcisation des douleurs enfouies.  

Toutefois, au fil du temps, le Négro-africain a appris à surmonter son mal, à affronter les 

fantômes de son passé, à s’affranchir de son trauma par sa capacité de résilience. Pour illustrer 

notre propos, nous rappellerons ces mots de Josué GUEBO à l’endroit de ces jeunes africains 

comme pour leur donner la force de développer une sorte de résilience. La poésie étant, elle-

même, au plan stylistique et notionnel, une capacité de résilience à l’entrave sémantique des 

mots et aux normes de l’évidence. À ces « damnés de la mer », il lance ces mots sortis de la 

fournaise de son âme de combattant :  

Harraga 

Conjuguer le futur  

Au plus que parfait de l’infini 

Car ce que le passé aurait vêtu de cordes 

cicatricielles 

L’avenir l’habillerait 

De l’innocence du ciel 

Un geste bienfaisant 

À offrir à l’empreinte mal tracée 

De l’histoire 

Le crayonné malheureux 

Que le souffle du jour 

Disperserait aux quatre vents 

Il n’y aurait que la poussière des registres 

Pour croire en la vertu du temps 

Les chênes meurent 

Les filaos s’éteignent 

Les pins déclinent 

Les palmiers vacillent 

Désormais 

On sait que le passé 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

269 
 

Lui aussi 

Meurt (J. GUEBO, 2014, P. 48) 

 

 Dans ce passage, le poète s’identifie à son peuple dont le symbole, ici, est le « Harraga ». Par 

définition, le harraga est ce jeune migrant tentant de quitter son pays pour rejoindre 

clandestinement l’Europe par des voies risquées. L’apostrophe « Harraga » par laquelle il 

l’interpelle témoigne de cette parenté avec toute cette jeunesse, symbole de l’avenir du 

continent. Pour le poète, il s’agit d’abord de « conjuguer le futur ». 

 On le voit, le poète use d’une merveilleuse catachrèse. Sans doute faut-il entendre « conjurer 

le futur ». Le poète sait qu’il faut sauver l’avenir du poids du passé et du présent qui blessent et 

nient l’homme noir.  

 Ainsi, pour lui, la meilleure posture psychologique est celle qui consiste à « défataliser » 

l’Histoire. En d’autres termes, surmonter cette sorte de déterminisme historique et 

psychosociologique qui semble faire du futur la proie du passé. L’attitude intellectuelle du 

poète consiste à s’affranchir d’un conditionnement psychologique en épousant une posture 

psychologique de résistance voire de refus de la fatalité. Ici, le poète se fait un agent 

responsable de son histoire et de son avenir au sens sartrien du terme, où l’avenir demeure cette 

page vierge qu’il appartient à l’individu de remplir. C’est pourquoi, cet avenir, ce futur, est à 

conjuguer au plus que parfait de l’infini. Ce temps verbal, grammaticalement inconnu, aux 

allures mythiques, est l’expression du possible comme force psychique capable de 

révolutionner, de dynamiser l’Histoire. Ici, le temps, ce « futur », fonctionne comme un 

antidote au traumatisme du passé. Les blessures de ce trauma seront, par conséquent, comme 

des « cordes cicatricielles » que l’avenir « habillerait de l’innocence du ciel ». Cet acte, signe 

de résilience, est symptomatique d’une « geste bienfaisante ». Dès lors, tel un phénix, cet 

oiseau fabuleux qui, disait-on, était unique en son espèce et qui renaissait de ses cendres, le 

poète sort, régénéré, revigoré, fortifié de l’épreuve du temps. En s’élevant au rang de héros 

épique, le poète pose un acte salvateur qui guérit son peuple par sa dimension thérapeutique 

comme l’atteste l’adjectif « bienfaisante ». Poétiquement, ce mot rime avec un état 

psychologique voisin de la bonté, de la générosité et de l’amour et qui conduit à la béatitude, à 

la félicité. Le parfum de spiritualité qui s’échappe sémantiquement de ces notions, n’est pas 

sans analogie avec la poésie, source et voie du bien-être.   



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

270 
 

 Par ailleurs, le poète évoque cette « empreinte mal tracée de l’histoire ». Comme on peut s’en 

rendre compte, il a conscience de la nécessité de guérir de cette histoire trop souvent écrite 

malencontreusement par les vainqueurs. Ceux-là mêmes qui ne vainquent pas par la richesse de 

leur culture ou de leur civilisation, mais, par la barbarie avec laquelle ils soumettent les autres 

peuples.  

 En prenant conscience de cette réalité, le poète négro-africain opère sa propre cure 

psychanalytique par la découverte de la vérité historique. En déconstruisant un faux passé 

historique, intellectuellement, le poète atteint sa délivrance par la vérité qui soulage et libère 

l’âme. La vérité qui déchire le voile du faux. Aussi remet-il à l’endroit, une historiographie 

falsifiée, à l’envers. Au fond, cette attitude du poète est l’expression d’une véritable résilience 

par le savoir et la volonté qui savent affranchir l’homme des chaînes séculaires du mensonge et 

de la perversion de la falsification de l’Histoire. C’est pourquoi d’ailleurs, le poète fait de la 

science, du savoir, son bouclier. Pour lui, le temps passe comme toutes choses périssables. En 

effet, nul n’est prisonnier du passé s’il apprend à lutter pour inventer son propre avenir à partir 

des séquelles du passé. Car, « On sait que le passé /Lui aussi/ Meurt », écrit le poète, conscient 

de la dialectique de la marche de l’Histoire.  

De ce qui précède, l’on peut affirmer que, en luttant pour s’approprier son avenir, le poète 

négro-africain a conscience d’opérer une cure pour être maître de son destin après en avoir été 

longtemps esclave. Cette, opération ou mutation psychique est le propre de ceux qui savent 

faire de la résilience un viatique pour rebondir après la chute. La poésie négro-africaine a 

toujours eu, depuis les ères négritudiennes, cette force de réarmement psychologique.  

À cela il faut ajouter que la poésie africaine transcende sa simple dimension introspective en 

jouant un rôle clé dans la construction ou la reconstruction du lien social. En effet, en formulant 

les blessures partagées, elle devient un langage de la communion et de la solidarité. Elle révèle 

les tensions profondes et propose des perspectives de dialogue. Cette dimension est 

particulièrement visible dans la poésie de la Négritude où l’affirmation de l’identité noire passe 

par une reconquête collective de la parole et de la mémoire, au titre de la réécriture de son 

histoire.  



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

271 
 

En somme, le Négro-africain sait que, dans cette nécessaire interdépendance, il est impérieux 

de soigner la relation pour vivre heureux, de préférence, avec l’autre. Cela, le poète négro-

africain l’a compris qui fait de la tolérance, de l’oubli et du pardon un viatique thérapeutique. 

Sous ce rapport, la poésie négro-africaine se présente, dans sa pratique, comme un appel au 

pardon et à la fraternité universelle. 

En soignant les troubles du ressentiment par l’expression et la transformation des affects, la 

poésie africaine contribue à restaurer la relation à soi et aux autres. Elle incarne un espace de 

guérison où les blessures historiques et individuelles trouvent une voie, voire des voies, 

permettant ainsi un processus de réconciliation et d’affirmation identitaire. Dans cette 

perspective, elle opère comme un art, à la fois, intime et politique, capable de transmuer les 

douleurs en chant d’espoir et de renouveau. 

3.2. La catharsis de la reconquête de Soi  

L’une des taches majeures à laquelle les poètes négro-africains se sont employés, c’est cet 

effort de s’affranchir des traumatismes séculaires encore à l’œuvre dans la psyché noire. 

Comment désancrer ces traumas ? Telle est la question centrale qui confère à la parole poétique 

d’essence nègre la fonction thérapeutique dont celle fut depuis toujours investie, et ceci, en 

dépit des contingences historiques. C’est, du reste, à juste titre que le sénégalais Felwine SARR 

souligne :  

On ne peut pas être amnésique, mais on ne peut pas non plus rester coincé dans un 

trauma colonial. L’histoire a des effets qui perdurent. Les rapports actuels sont tissés par 

ces anciennes structures, ces inégalités, ces asymétries, mais il ne faut pas être prisonnier 

de la part ombrageuse de cette histoire…L’histoire se condense en nous et on peut guérir 
du trauma en continuant à édifier nos mondes. (F. SARR, 2023, P. 2 ). 

 

Les traumatismes liés à tous ces siècles de domination et de négation du Nègre peuvent 

fonctionner comme un frein à l’invention de l’avenir des Africains par les Africains eux-

mêmes. La véritable question n’est plus, pour l’Africain, de sortir d’un déni de la réalité mais 

d’affronter lucidement son histoire, de la regarder sereinement, pour mieux l’exorciser comme 

le souligne à juste titre Senghor : « Le poète nègre est celui qui assume la douleur et la joie de 

son peuple pour en faire la sève d’un chant universel ». (L. S. SENGHOR, 1977, P.17). 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

272 
 

Il s’agit d’une opération qui a lieu au cœur du psychisme comme la quête d’un équilibre 

psychologique. Ce que nous entendons par fantômes du passé, ce sont encore les souvenirs des 

blessures qui continuent de hanter le Nègre et, surtout, la jeunesse africaine. En effet, cette 

jeunesse, sujette au désespoir lié à des situations historiques conjoncturelles, ne voit son avenir 

que du côté d’une Europe, autrefois, et, encore aujourd’hui demeurée colonialiste.   

 Ce qu’il faut conjurer, c’est le mythe de l’Occident comme espace éternel de fécondité. Ce 

qu’il faut conjurer comme mal, c’est surtout cette image écornée de l’Afrique, qui, aux yeux de 

sa jeunesse, reste une terre damnée. Ce reflex suicidaire chez les jeunes migrants traduit bien 

un trouble du comportement dont la cause est sans doute à rechercher dans l’écho dont résonne 

le passé dans le présent de ces jeunes africains. C’est pourquoi, le poète a conscience de ce mal 

de l’âme qui prend sa source dans l’histoire du Nègre lui-même.  Ce passage extrait de Songe à 

Lampedusa nous aidera à montrer comment le poète négro-africain opère cette thérapie par 

exorcisation des fantômes d’un passé qui continue de hanter l’âme nègre:  

Et nous monterait l’antique nausée 

Des cales 

Le chancre blasphématoire 

Des chansonnettes salaces 

Et nous monterait 

L’écho du mal-de-mer 

L’écho 

Où noieraient leur saoul 

Toutes les colères séculaires 

Mais 

Où renaîtrait 

Cet espoir 

Au creux de soi           

Qu’une Blanche 

Indéfiniment 

Ne vaudrait 

Deux Noires 

Sur la portée musicale de la vie ». (J. GUEBO, 2014 P.27) 

 

Cette strophe comporte 18 vers. Les 9 premiers sont l’évocation d’un passé symbolisé par les 

reflux du traumatisme de la traite négrière dans la mémoire vivante du poète. En revanche, les 

9 derniers vers inscrivent un nouveau monde placé sous le sceau de l’espoir dans lequel le 

Nègre retrouve son équilibre psychique et se projette lucidement dans l’avenir.   



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

273 
 

 Il s’agit, en termes psychanalytiques, de « mécanismes de défense », c'est-à-dire d’une réaction 

du psychisme qui a pour fin la réduction urgente de tensions internes au Moi. C’est pourquoi, la 

mémoire du poète devient le lieu du reflux d’une énergie négative, de pulsions de mort 

(thanatos) : « Et nous monterait l’antique nausée ». Le syntagme nominal « l’antique nausée » 

fait remonter la mémoire du poète à une époque tragique. Ce souvenir entraine logiquement 

une réaction de répulsion, de reflux, de rejet caractéristique de la nausée. Cette « nausée » 

n’étant rien d’autre qu’une somatisation d’un mal de l’âme, mal qui est de l’ordre de 

l’indicible. Ce mal est perceptible dans ce champ lexical de la souffrance liée à la servitude : « 

chancre, cales, blasphématoire, salaces ».   

 Par ailleurs, la répétition du groupe de mots « Et nous monterait » fonctionne comme un noyau 

rythmique, un retour cyclique symptomatique du reflux nauséeux d’un passé qui hante le poète. 

Ce retour cyclique s’apparente à ces vomissures consécutives à cette nausée. L’adjectif « 

blasphématoire » est un juron, une parole qui blesse comme « un chancre », un ulcère. Ce qui 

remonte, en outre, à la mémoire du poète, ce sont « toutes les colères séculaires ». Celles-ci 

sont exorcisées par le flux et le reflux d’un temps passé qui rime avec la psychose.  

 Toutefois, le poète refuse de demeurer prisonnier d’un passé traumatisant, il veut échapper à 

cette momification, à cette réification de son être. C’est pourquoi, il donne à son âme cet 

instant d’une respiration psychique. Ce moment de rupture avec un passé aliénant est le début 

d’une cure ou d’un exorcisme des démons du passé. C’est, précisément, la conjonction de 

coordination à valeur oppositive « Mais » qui symbolise cette inversion des perspectives à la 

fois historiques et psychologiques. C’est là où « renaîtrait cet espoir au creux de soi ». Cette 

opération est une réarticulation de la conscience.  Mieux, il s’agit d’un dédoublement de la 

conscience, l’une de ses faces désormais tournée vers le futur après avoir reflété un passé 

douloureux. Au fond, il s’agit d’une renaissance du sujet qui, autrefois malade, recouvre sa 

pleine autonomie, sa pleine santé.  Pour le poète, la vie est un rythme, un mouvement continu, 

une dialectique. L’enjeu est, en dernière analyse, la libération de soi par soi par un acte de 

courage consistant à intégrer dialectiquement son passé dans la marche historique du monde 

sans complexe. Ainsi, poussant la logique d’exorcisation de son âme, le poète brise le mythe du 

primat d’une race sur les autres. Ce mythe est une autre chaîne : une chaîne mentale, plus 

terrible que les chaînes physiques des esclaves. Pour lui, la renaissance suppose un réarmement 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

274 
 

psychique qui conduirait à penser désormais, le langage musical, « qu’une Blanche 

indéfiniment ne vaudrait deux Noires sur la portée musicale de la vie ». Ce monde nouveau 

qu’il faut inventer, est celui qui, désormais, rime avec respect mutuel, égalité, harmonie entre 

toutes les races.   

 

 Pour le poète, la vérité est salvatrice, libératrice. La vérité étant qu’entre les hommes, entre les 

races humaines, il n’existe pas de différences de degré : « Une blanche ne vaudrait plus deux 

Noires ». Pour lui, désormais, il faut s’affranchir des complexes et considérer la vie comme le 

lieu et l’occasion d’un enrichissement mutuel au moyen de nos différences fécondantes. N’est-

ce pas cette symphonie qui confère à la vie « sa portée musicale » ? Au total, le statut de 

thérapeute du poète tient en ceci qu’il fait d’un passé douloureux le lieu d’une transmutation de 

l’âme. C’est, du reste, l’avis de Birago: « La poésie africaine est une parole de réconciliation entre 

les vivants, les morts et les éléments». (B. DIOP, 1961, P.27). 

Exorciser les fantômes du passé demeure une opération nécessaire à une reprise en main de soi 

par soi. Ce qui est le propre de toute renaissance véritable.  

Tout comme le passé, le présent et l’avenir sont trois extases du temps qui, dialectiquement, 

assurent la marche de l’humanité vers sa perfection. Vaincre les fantômes d’un passé fait de 

traumas c’est guérir d’une blessure de l’âme.  

 

        Conclusion 

En somme, par son écriture, Josué GUEBO accomplit une double entreprise : esthétique et 

thérapeutique. C’est que, le songe, en tant que poétique de la transcendance et du dépassement, 

est un outil à la fois de cathartique et de sublimation, aux mains du poète, qui lui aura permis de 

transformer la tragédie migratoire en expérience de renaissance. Cet acte de guérison, seul le 

poète en a le secret :’’ J’écris pour réveiller les morts de l’Afrique, ceux que l’oubli menace’’. (U. 

Tamsi Tchicaya, 1962, P.44). Pour ce qui est de l’analyse stylistique, celle-ci a révélé une 

esthétique du flux et de la musicalité ; la lecture psychocritique, a opéré comme une 

symbolisation des traumas, tandis que la perspective sociocritique a révélé la fonction 

communautaire du poème. Ainsi, Songe à Lampedusa se situe à la croisée du cri et du chant, du 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

275 
 

deuil et de la rédemption. La parole poétique négro-africaine y devient médecine de l’âme 

collective, forgeant une mémoire réparatrice et un nouvel humanisme africain. 

        Bibliographie 

BACHELARD Gaston, L’eau et les rêves : Essai sur l’imagination de la matière. Paris, Corti, 

1942. 

Césaire Aimé, Cahier d’un retour au pays natal. Paris, Présence Africaine, 1956. 

CHAMBERLAND Roger, La dimension pathémique du discours poétique. Québec, Presses de 

l’Université Laval, 2001. 

FANON, Frantz, Les Damnés de la Terre. Paris, Maspero, 1961. 

FREUD Sigmund, L’interprétation des rêves. Paris, PUF, 2010. 

GARAUDY Roger, Biographie du XXème siècle, éditions Tougui, 1985 

GUEBO Josué, Songe à Lampedusa. Paris: Bruno Doucey, 2014. 

JUNG Carl Gustav, Psychologie et alchimie. Paris, Buchet-Chastel, 1980. 

MBEMBE Achille, Critique de la raison nègre. Paris, La Découverte, 2013. 

RICŒUR Paul, La mémoire, l’histoire, l’oubli. Paris, Seuil, 2000. 

SARR Felwine, « Felwine Sarr, écrivain : on peut guérir du trauma colonial en continuant à 

édifier nos mondes », Interview, newsletter culture de L’Écho, 

https://.lecho.be./culture/litterature/felwine-sarr-ecrivain-on-peut-guerir-du-trauma-colonial-en-

continuant-à-edifier-nos-mondes/10457839.htlm   

SENGHOR, Léopold Sédar, Liberté I : Négritude et humanisme. Paris, Seuil, 1964. 

         

https://.lecho.be./culture/litterature/felwine-sarr-ecrivain-on-peut-guerir-du-trauma-colonial-en-continuant-à-edifier-nos-mondes/10457839.htlm
https://.lecho.be./culture/litterature/felwine-sarr-ecrivain-on-peut-guerir-du-trauma-colonial-en-continuant-à-edifier-nos-mondes/10457839.htlm

