
Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 
 

238 
 

La logique au quotidien: entre la rigueur et le pragmatisme 

KONE Wondjou Alimata, 

                                                           Doctorante 

Université Alassane Ouattara 

wondjoukone4@gmail.com 

Résumé: Quotidiennement, l’homme en tant qu’un être rationnel, fait usage de la 

logique. Or la logique, telle que connue depuis Aristote jusqu’aux 19
ème

 – 20
ème 

siècles, 

a toujours été une science normative utilisant des règles de base qui assurent sa clarté et 

sa rigueur. Cependant, n’étant pas uniquement qu’un être doué de raison, l’homme se 

trouve souvent pris au piège de ses émotions, de ses expériences passées, de sa culture 

et du langage implicite dont il fait parfois preuve; et s’écarte ainsi, de la rigueur de la 

logique stricte, pour s’adonner à l’usage de la logique ordinaire, nourrit par les 

arguments incomplets, les biais cognitifs et les logiques alternatives. Cette tendance, 

nous emmène à nous demander s’il faut opposer ou concilier  la logique stricte et la 

logique ordinaire. Le présent article permet de montrer comment l’esprit doit être formé 

à naviguer entre les deux sans tomber ni dans le formalisme sec de la logique formelle, 

ni dans l’imprécision confuse de la logique pragmatique. 

Mots clés: logique stricte, logique ordinaire, logiques alternatives, biais cognitifs, 

arguments incomplets 

Abstract: On a daily basis, human beings, as rational creatures, make use of logic. Yet 

logic, as it has been known from Aristotle to the 19
th 

– 20
th

 centuries, has always been a 

normative science based on fundamental rules that ensure its clarity and rigor. However, 

since humans are not solely guided by reason, they often fall into the traps of their 

emotions, past experiences, culture, and the implicit language they use. Thus, they drift 

away from the strict rigor of formal logic and turn instead to ordinary logic, nourished 

by incomplete arguments, cognitive biases, and alternative forms of reasoning. This 

tendency leads us to question whether we should oppose or reconcile strict logic and 

everyday logic. The present article aims to show how the human mind should be trained 

to navigate between the two, avoiding both the dry formalism of strict logic and the 

confused imprecision of pragmatic reasoning. 

Keywords: strict logic, ordinary logic, alternative forms of reasoning, cognitive biases, 

incomplete arguments 

 

 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 
 

239 
 

 

         Introduction 

L’un des maitres incontestable de l’histoire de la philosophie, en dehors de Platon, 

est Aristote. Aristote et Platon sont incontestablement des maitres absolus dans le 

domaine de la connaissance. C’est grâce à eux que l’histoire a pu s’approprier 

véritablement des ressources de la philosophie grecque. Ils constituent tous deux, par 

leurs écrits, des repères importants en philosophie. Aristote, par exemple, a abordé 

plusieurs sujets philosophiques touchants la physique, la métaphysique, la logique… 

Durant son existence, il a laissé derrière lui un immense héritage d’ensembles d’écrites 

que l’on peut classer en trois (3) catégories : les traités de logique ou l’organon, les 

ouvrages portants sur la philosophie théorique et les livres portants sur la philosophie 

pratique. De tous ses écrits, les traités de logique sont considéré comme l’une des plus 

importantes et particulières de ses œuvres. Car, c’est à travers ces traités qu’Aristote 

adopte une attitude philosophique carrément nouvelle en faisant des mathématiques 

hors des mathématiques. À ce propos, Leibniz, le félicitait d’avoir été : « le premier qui, 

en fait, ait écrit mathématiquement en dehors des mathématiques ». (Leibniz, 1696, 

p.519). Les traites de logique sont donc, pour lui et pour la communauté scientifique un 

lever de soleil. Mais qu’est-ce que la logique ? Étymologiquement,  ‘’logique’’ vient du 

mot grecque ‘’logos’’ qui veut dire : pensée, discours, raison. La logique désigne donc, 

selon Yapi, l’art de bien penser, de bien tenir un discours conforme aux exigences de la 

raison. Elle est la science du raisonnement et est née avec Aristote, au V
ème

 siècle avant 

Jésus Christ. ainsi, en tant que science du raisonnement, la logique structure les pensées 

de l’homme afin de l’emmener à bien penser, à bien juger et à bien raisonner, car 

comme le dit François Chenique : « Il est vrai que tout  homme pense, juge et  raisonne 

et la logique n’est simplement que l’art de bien penser, de bien juger et de bien 

raisonner » ( Chenique, 2006, p.1), c’est-à-dire que, la logique dicte à l’homme, 

comment il doit conduire sa raison pour éviter les sophisme des cercles vicieux et tout 

raisonnement dépourvu de cohérence logique. Si tant est que la logique structure nos 

pensées, d’où vient-il que l’homme se trouve souvent pris aux pièges des sophismes des 

cercles vicieux ? Comment doit-il, en adéquation avec les règles de la logique conduire 

sa raison ? Et comment la conduit-il en réalité ? Le présent article questionne en 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 
 

240 
 

direction du fond de la rigueur et du pragmatisme de la logique tel que pratiquer au 

quotidien. Dans une analyse qui se veut à la fois critique et analytique, nous allons 

montrer, premièrement comment l’homme doit logiquement raisonner. Puis 

deuxièmement, montrer comment il raisonne vraiment. Et enfin, troisièmes, nous allons 

envisager une conciliation entre la rigueur et le pragmatisme.    

1- La logique comme norme : comment l’on doit raisonner 

 La logique est une science normative. Elle dicte à l’homme comment conduire, 

de manière rigoureuse, sa raison afin d’éviter les pseudo-raisonnements. Tarski 

l’affirme bien en ces termes : « elle améliore l’esprit critique des hommes, et diminue 

leur risque d’être trompés par tous les pseudo-raisonnements auxquels ils sont 

incessamment exposés aujourd’hui dans de nombreux endroits du globe ». (Tarski, 

1971, p. XIII). Cela dit, la pratique de la logique obéit à des principes de bases. Quels en 

sont-ils ?     

1-1- Les principes fondamentaux de la logique 

 La logique classique utilise des principes de bases considérés comme 

fondamentaux à toute activité logique. Il s’agit des principes comme le tiers-exclu, la 

non-contradiction, l’identité et la double-négation.  

1-1-1- Le principe du tiers-exclu  

 Du latin pincipium tertii exclusi, le principe du tiers-exclu est un principe 

fondamental de la logique classique affirmant que : «  toute proposition est soit vraie, 

soit fausse, et il n’existe pas de troisième possibilité ». On note formellement, pour toute 

proposition 𝑝 : 𝑝  ∨ ~ 𝑝 ; ce qui veut dire que, le tiers-exclu n’admet que, deux valeurs 

de vérité de sorte que, si une proposition est vraie, son contraire est faux, et si elle est 

fausse, son contraire est vrai, et exclu toute autre valeur intermédiaire ( aucune 

troisième valeur n’est admise). Dans son Organon, Aristote affirme qu’il n’y a pas de 

milieu entre l’affirmation et la négation. Par exemple : lorsque je dis : « il fait chaud 

maintenant au nord », seulement deux cas de figure s’offre à moi, selon le principe du 

tiers-exclu : 

 soit fait chaud. 

 soit il ne fait pas chaud. 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 
 

241 
 

Il n’existera pas un troisième état des choses dans ce cas précis, car, on ne dira pas il fait 

chaud un peu, dans la mesure où, faire chaud un peu, c’est faire chaud tout de même. 

Ainsi donc, toute possibilité intermédiaire s’exclu naturellement. Ce principe est une 

pierre angulaire de la logique classique et des mathématiques. Par ailleurs, le tiers-exclu 

garantit qu’une démonstration par absurde fonctionne, si ¬𝑝 conduit à une 

contradiction, alors 𝑝 doit être vrai.  

1-1-2- Le principe de la non-contradiction 

  Le principe de la non-contradiction est un autre pilier de la logique 

aristotélicienne. Ce principe veut qu’une proposition et sa négation ne soient pas tous 

les deux simultanément affirmées. Il affirme qu’une même chose ne peut pas être et ne 

pas être en même temps et sous le même rapport. Il se note comme suit : ~ (𝑝 ∧ ~𝑝) et 

signifie qu’il impossible qu’une proposition 𝑝, soit à la fois vraie et fausse. 

Contrairement au tiers-exclu qui affirme qu’il est nécessaire que 𝑝 ou 𝑛𝑜𝑛 − 𝑝 soit vrai, 

la non-contradiction affirme quant à elle, qu’il est impossible 𝑝 et 𝑛𝑜𝑛 − 𝑝 soient tous 

les deux vrais ensembles. Ce principe est considéré par Aristote comme le plus sûr de 

tous les principes, car, sans celui-ci, aucun discours rationnel n’est possible dans la 

mesure où tout pourrait être affirmé et nié à la fois. Si je dis par exemple : « Socrate est 

mort ». Selon le principe de la non-contradiction, il est impossible que «  Socrate est 

mort » et « Socrate n’est pas mort » soient vrais en même temps.  

1-1-3- Le principe de l’identité  

 N’étant pas clairement formulé par Aristote, comme le tiers-exclu et la non-

contradiction, ce principe est pourtant explicitement présupposé dans son raisonnements 

lorsqu’il dit que si je parle de « Socrate », je parle toujours du même Socrate, pas d’un 

autre être. Cette façon de procéder que l’on trouve dans son Organon, traduit 

implicitement le principe d’identité qui veut que chaque chose soit identique à elle-

même. On note 𝑝 ≡ 𝑝, ce qui veut dire qu’une chose ou proposition est ce qu’elle est, et 

non autre chose. Cependant, ce principe a été affiné par Leibniz qui en distingue deux 

sortes : 

 Principe d’identité en soi (logique) : chaque chose est identique à elle-même : 

𝑝 ≡ 𝑝. 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 
 

242 
 

 Principe des indiscernables (ontologique) : si deux choses partagent exactement 

toutes les mêmes propriétés, ce sont en réalité une seule et même chose. 

 Le principe d’identité est le plus fondamental et évident. Il garantit la stabilité 

des objets du discours. Par exemple : « un carré est carré » (il n’est pas rectangle), 

« Dieu est Dieu » (il n’est pas homme). Ce principe forme avec, la non-contradiction et 

le tiers-exclu, la triade classique des principes des raisonnements.  

1-1-4- Le principe de la double négation 

 En logique classique, le principe de la double négation affirme que ∼ (∼ 𝑝) =

𝑝 ; ce qui veut dire : « nier une négation, c’est affirmer la proposition elle-même ». Par 

exemple : dire qu’ « il est faut que Socrate n’est pas mort », revient que « Socrate est 

mort ». C’est comme en mathématique où − − 5 = 5. Ce principe est une conséquence 

directe des principes fondamentaux de la logique aristotélicienne, car, il garantit la 

cohérence de la pensée en reliant la négation à l’affirmation de manière rigoureuse.  

1-2- L’idéal de clarté et de rigueur : la logique aristotélicienne, puis les logiques 

modernes. 

1-2-1- Clarté et rigueur chez Aristote : la logique aristotélicienne  

Dans son Organon, Aristote fonde la logique comme une discipline autonome 

ayant pour but de donner aux raisonnements une forme claire et des règles universelles 

pour distinguer le vrai du faux. Pour lui, tout raisonnement rigoureux doit avoir une 

forme claire comme  celle de la syllogistique se présentant sous la forme de : « Tous les 

hommes sont mortels or Socrate est un homme donc Socrate est mortel ». Ce syllogisme 

dit syllogisme en Barbara peut être schématisé de la manière suivante :   

   

En un sens général, le syllogisme se définit comme « un discours, dans lequel, certaines 

choses étant données, quelque chose d’autre que ces choses en résulte nécessairement, 

en vertu même de ces données » (Robert Blanché, 1970, p.45). Il « se compose de trois 

Socrate est 
mortel. 

Socrate est un 
homme. 

Tous les 
hommes sont 
mortels. 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 
 

243 
 

termes, unis deux à deux dans trois propositions élémentaires, chacun d’eux revenant 

deux fois ». (Robert Blanché, 1970, p.45), comme l’on peut le constater avec le 

syllogisme ci-dessus. De ces trois termes, le terme moyen a, la fonction essentielle au 

raisonnement consistant à assurer la médiation entre les deux autres qui ne sont 

qu’extrêmes. Le terme qui a la plus grande extension est le majeur, il apparait le premier 

(tous les hommes sont mortels). Le terme qui a la plus petite extension n’intervient 

qu’après le majeur et est le mineur (Socrate est un homme). La conclusion est celle qui 

unit les deux termes extrêmes : le mineur (comme sujet) et le majeur (comme prédicat) 

et, elle est énoncée en dernier. 

 Cette démarche permet, selon la logique aristotélicienne, de raisonner 

rigoureusement sans risque de confusion et de contradiction dans les raisonnements se 

veulent logiques. De plus, il pense que les raisonnements doivent avoir des règles 

universelles permettant de distinguer le vrai du faux. Ces règles se traduisent par les 

principes fondamentaux que nous avons exposés précédemment. Il s’agit des principes 

structurants comme : l’identité (une chose est ce qu’elle est), la non-contradiction (on ne 

peut pas affirmer et nier le même énoncé en même temps) et le tiers-exclu (il n’y a pas 

de milieu ente vraie et faux). Cependant, les logiques modernes apportent encore plus 

de clarté aux raisonnements.   

1-2-2- Clarté et rigueur dans les logiques modernes (XIX
ème

 – XX
ème 

siècles)  

 Dans le point précédant l’idéale clarté ici consiste à mettre en forme les 

raisonnements  de sorte à éviter les pièges des langages et des opinions. Mais, à partir 

de Frege, Boole Russell, Hilbert etc., la logique prend une dimension nouvelle. Ayant 

pour objectif d’aller au-delà de logique aristotélicienne, jugée insuffisante pour 

exprimer la complexité des mathématiques et des sciences modernes, ces logiciens vont 

innover la science de la logique au-delà de sa simple forme aristotélicienne. C’est dans 

ce cadre que Frege va proposer une logique formelle entièrement symbolisée utilisant 

des symboles précis à la place des mots afin d’éviter les ambiguïtés dans mots dans le 

langage ordinaire. Son Begriffsschrift a pour but de répondre à ce besoin à travers une 

écriture entièrement formalisée. Dans son idéographie, Frege symbolise le contenu par 

une barre horizontale à gauche de la lettre, puis l’assertion par une barre verticale à 

gauche de la barre horizontale comme suit :  



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 
 

244 
 

 

À partir de là selon les propos de Blanché, deux autres symboles suffiront pour 

exprimer tout l’ensemble du calcul des propositions : à savoir celui de la négation et 

celui du conditionnel. La négation non-a sera marquée par une petite barre verticale 

attachée sous la barre du contenu : 

 

 

Le conditionnel, si B alors A, sera symbolisé ainsi : 

 

 

 

 Pour ne se limiter qu’à ces symboles, le symbolisme de Frege est l’achèvement 

de vieux projet leibnizien d’une  L’innovation que Boole apporte est l’algébrisation de 

la logique, utilisant des signes numériques, qu’il considère comme des signes des lois de 

la pensée humaine car, comme le dit-il: « les mathématiques que nous avons à 

construire sont les mathématiques de l’esprit humain »
 
(Blanché, 1970, p.272). Son 

système de signes est composé des éléments suivants :  

 Des symboles littéraux, tels que x, y, etc., (noms propres ou communs, adjectifs 

et expressions descriptives) représentant les choses qui font l’objet de nos 

perceptions. 

 Des signes d’opérations, tels que: +, ×, −  (et, ou, excepté) représentant les 

opérations de l’esprit par lesquelles les conceptions des choses sont combinées ou 

résolues, de façon à former des conceptions nouvelles enveloppant les mêmes 

éléments. 

 Le signe de l’identité, = (tous les verbes, pris au présent de l’indicatif, 

pouvant être ramenés au seul verbe être) 

 Les signes 0 et 1 repentent d’une part le faux et le vrai et d’autre 0 

représente part la classe nulle ou rien et symbolise la non-existence, et 1 la 

classe universelle, celle qui comprend la totalité des êtres, tout.  

Les innovations de la clarté et rigueur dans les logiques modernes (XIX
ème

 – XX
ème 

siècles), concernent aussi la théorie des ensembles et la logique des prédicats 

A 

B 

A 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 
 

245 
 

exprimant rigoureusement les relations et les quantificateurs (« pout tout », et « il 

existe ») développées par des auteurs comme Cantor, Frege et Russell. Nous 

pouvons citer aussi la formalisation axiomatique de Hilbert qui reste un système 

clos de règles, garantissant cohérence et crédibilité. Ainsi poussé à son maximum, 

l’idéale clarté vise un langage purement formel, sans ambigüité et des règles 

mécaniques de déduction. Alors que la logique aristotélicienne cherche la clarté 

dans le raisonnement naturel, les logiques modernes cherchent la rigueur dans un 

langage symbolique artificiel, parfois difficile d’accès, mais plus précis. Cela dit, 

même si les moyens diffèrent l’idéal reste le même, à savoir, éviter la confusion et 

atteindre la vérité. Les différentes méthodes de la logique mathématiques 

(méthode tables de vérité, méthode absurde, la méthode de déduction naturelle…) 

en sont les résultats de ces différentes innovations et permettent à travers leurs 

fonctions normatives de distinguer le vrai du faux et d’éviter les sophismes. 

2- La logique du quotidien : comment l’on raisonne vraiment 

L’homme logique devrait raisonner suivant ces règles, Mais le constat est autre que la 

norme logique exposée ci-dessus, en tant qu’être pratique, il ne suit pas toujours ces 

normes. Car, entre émotion, culture et implicite du langage, l’homme se trouve souvent 

piégé dans un système d’argument incomplets ou biaisés. Par exemple, pour une phrase 

comme : «  il fait chaud, allume le ventilateur », le rai somment est incomplet parce 

qu’ici, c’est seulement le constat qui est dit ; ce qui laisse un trou que, seul, le contexte, 

l’habitude ou encore l’expérience peut combler. Alors pour qu’un tel raisonnement soit 

complet, il fallait aller sur la base que : «  quand il fait chaud, il est préférable d’allumer 

le ventilateur, or il fait chaud, donc il fait allumer le ventilateur ».  

2-1- Argument incomplet ou biaisés : émotion, culture, implicite du langage 

 Un argument est dit incomplet ou biaisé, lorsque, dans un dialogue, l’on omet les 

prémisses de l’argument laissant ainsi l’interlocuteur deviner ce qui manque. On dit de 

ce genre d’arguments, qu’ils sont elliptiques et se jouent dans les émotions, les cultures 

et les implicites du langage. 

2-1-1- Émotions 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 
 

246 
 

 Elles influencent directement le raisonnement, même si elles ne sont pas 

logiques au sens formel du terme. Prenons par exemple : le cas de deux amoureux où 

l’un décidé de quitter l’autre. L’autre n’étant pas d’accord avec cette décision, peut 

sortir cette phrase : «  tu ne peux pas me quitter, je t’aime trop ». L’émotion rend cet 

argument convaincant même si, logiquement, l’amour d’une personne ne détermine pas 

la décision de l’autre. 

2-1-2-  Cultures  

 Les cultures varient d’un peuple à un autre, d’une société à une autre ; et chaque 

culture donne un cadre implicite au raisonnement. Dans certaines cultures africaines par 

exemple, l’autorité ou la tradition est une preuve en soi, car lorsqu’on dit l’ancien où le 

sage a dit, cela est nécessairement vrai. Ainsi, c’est vrai, parce que l’ancien ou le sage a 

dit. Exemple : « on ne siffle pas la nuit », selon certaines cultures africaines est vrai, 

même si logiquement c’est un argument incomplet, à cause du fait que l’argument n’a 

pas prémisse 

2-1-3- Implicite du langage  

 Le langage naturel transporte beaucoup d’implicites dans les présuppositions, les 

sous-entendus et les insinuations. En effet, nos raisonnements de tous les jours sont 

souvent gouvernés par les non-dits à travers les présuppositions, les sous-entendus ou 

encore les insinuations. Dire, par exemple, à quelqu’un que : « tu m’as encore fait un 

faux bon aujourd’hui », n’est un simple constat. C’est une critique, pour dire, sans le 

dire, que cette personne n’est pas fiable.    

 La logique du quotidien, laissant le plus souvent des blancs, est une logique 

incomplète, colorée par les émotions, modelée par la culture et remplie d’implicites du 

langage. Dans son ouvrage intitulé : Quand dire, c’est faire, John Langshaw Austin, 

montre que, parler n’est pas simplement décrire le monde, mais c’est agir, ordonner, 

promettre… ; et cela touche directement aux implicites du langage. Dans la suite de 

Austin, John Searle, décrit, dans son ouvrage intitulé : Les actes de langage, comment 

les phrases portent des intentions implicites. Dans la même veine, Herbert Paul Grice, 

expose dans Études de pragmatique, la théorie des implicatures conventionnelles (tout 

ce qu’on sous-entend sans le dire directement). 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 
 

247 
 

2-2- Logique alternative : logique probabilitaire, logique floue, raisonnements 

inductifs 

 Dans la vie quotidienne, l’homme fait souvent des jugements sur la base des 

émotions comme l’avons-nous vu précédemment, mais aussi et surtout, il juge sur la 

base des expériences passées, des indices ou encore à travers des données purement 

probabilitaires. C’est alors qu’on parle des logiques alternatives, qui, cherchant à 

modéliser ces raisonnements réels, rendent compte de ces façons de penser considérées, 

comme étant plus souples et plus proche de la réalité quotidienne. Les logiques 

alternatives se traduisent à travers la logique probabilitaire, la logique floue et des 

raisonnements inductifs offrant chacune une façon différente de traiter l’incertitude, 

l’imprécision et l’information incomplète. 

2-2-1- La logique probabilitaire 

Selon le principe de cette logique, une proposition n’est pas simplement vraie ou fausse. 

Elle est plus ou moins probable. Ce qui rend nécessaire une telle logique, c’est que, 

dans la vie de tous les jours, on agit souvent sans disposer de toutes les informations 

nécessaires pour décider. Alors la probabilité permet de prendre des décisions malgré 

l’incertitude des données. C’est alors qu’on pourrait dire par exemple : « il est probable 

qu’il pleuve demain ». Sur la base de cette probabilité, on prendra un parapluie en 

sortant, même si on ne sait pas avec certitude qu’il va réellement pleuvoir, de sorte que 

nos actions seront guidées par cette information probabilitaire. La logique probabilitaire 

est développée par Hans Reichenbach dans son ouvrage intitulé : La théorie de 

probabilité. C’est un livre qui explore en profondeur les bases logiques et 

mathématiques du calcul des probabilités tout en offrant une perspective philosophique 

sur la manière dont les probabilités peuvent être intégrées dans le raisonnement inductif 

et scientifique. 

2-2-2- La logique floue  

 C’est une logique qui, contrairement la logique classique, où les propositions 

émettent exclusivement deux valeurs de vérité (soit vrai (0) ou faux (1)), a des 

propositions qui ont un degré de vérité compris entre 0 et 1. La valeur de vérité d’une 

proposition de la logique floue est définie graduellement prenant en compte le degré 

d’intensité. Cette logique est utile dans la vie réelle parce que nos jugements sont le plus 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 
 

248 
 

souvent approximatifs. Tout n’est pas entièrement vrai ou faux. Par exemple : lorsqu’on 

allume une microonde, pour réchauffer une soupe, on la mettra à un degré compris entre 

0 et 1 (soit 0,7, soit 0,4…), et non sur 0 ou 1. Dans ce genre de cas, la logique classique 

ne sautait s’applique. La logique floue a été développée par Lotfi Asker Zadeh dans son 

article intitule : Fuzzy Sets, dans la revue Information and Control. Introduisant, la 

notion d’ensemble flou, Zadeh montre qu’un élément peut appartenir à un ensemble, 

avec un degré d’appartenance compris entre 0 et 1. C’est cette idée, qui a ensuite donné 

naissance à la logique floue (une logique des degrés de vérité situés entre le vrai absolu 

et le faux absolu). Le but d’une telle logique est de représenter les nuances du 

raisonnement humain tels que : les « les ‘’à peu près’’, les ‘’plus ou moins’’, les ‘’ 

presque’’ ». Le champ d’application de cette logique concerne les appareils 

électroménagers intelligents, contrôle industriel, climatiseurs, machine à linge, 

véhicules autonomes… 

 

2-2-3- Raisonnements inductifs  

 Le principe des raisonnements inductifs, c’est de partir des observations 

particulière pour tirer des conclusions générales, peut-être probables mais pas certaines. 

Cette logique que nous appelons expressément la logique inductive, fait l’inverse de la 

logique déductive, qui, elle, part des règles générales pour conclure sur un cas 

particulier. Procédant inversement à la logique déductive, logique inductive permet, se 

référant à des expériences passées, de conclure que ce qui s’est produit, s’était produit 

se produire ainsi. Par exemple : si tu observes qu’en août, il pleut chaque jour, tu 

induiras qu’il pleuvra demain tant qu’on est encore et toujours en août. Si de loin tu 

aperçois des mangues rouges (c’est-à-dire mures), tu en induis (conclure) que toutes les 

mangues de ce manguier est rouges (pour dire mures). Cette logique permet de faire une 

supposition sur le tout à partir de la partie, sur le général à partir du particulier. 

L’importance de la logique inductive, est que c’est la principale de nos raisonnements 

au quotidien. De plus, elle importante dans le cadre de la science expérimentale. Dans 

son ouvrage, Novum Organon, Francis Bacon propose une nouvelle méthode 

scientifique fondée sur l’observation répétée des faits et la généralisation progressive. 

S’opposant à la déduction aristotélicienne, il introduit une logique expérimentale en 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 
 

249 
 

montrant qu’on ne peut triompher de la nature qu’en lui obéissant. Pour ce fait, il 

préconise d’observer, de comparer, d’expérimenter et de conclure.   

2-3- Les sophismes et biais cognitifs : généralisation hâtive, faux dilemme, 

argument d’autorité 

 Nos jugements sont fréquemment influencés par nos émotions, habitudes et 

langages. De ce fait, nous commettons, parfois des erreurs de logique appelées 

sophismes ou des distorsions mentales inconscientes qu’on nomme des biais 

cognitifs. Rendant les raisonnements plus rapides et plus intuitifs, ces erreurs 

deviennent fréquentes, conduisant ainsi, à de fausses conclusions ou du moins 

trompeuses. Les plus courantes sont : les généralisations hâtives, les faux dilemmes 

et les arguments d’autorité. 

2-3-1- Les généralisations hâtives  

 C’est le fait de se presser pour tirer une conclusion générale à partir des quelques 

faits particulier observés. Par exemple « : j’ai rencontré deux ou trois crétois menteurs, 

donc tous les crétois le sont ». L’origine de telle généralisation c’est que,  L’esprit 

humain cherche à simplifier le monde et à trouver des régularités même là où, il n’y en a 

pas, car nous ne pouvons pas tout vérifier au moyen des normes de la logique. Alors, 

nous induisons des règles générales et même souvent sans preuves ; et  les 

conséquences de tels actes sont manifestement des créations des stéréotypes, des 

préjugés et des erreurs de jugements.  De plus il existe de faux dilemmes qui nourrissent 

les biais cognitifs. 

2-3-2- Les faux dilemmes  

 Les faux dilemmes viennent du fait que, pour le besoin de clarté et de décision, 

l’on est poussé à voir le monde en noir et blanc. C’est pour les raisonnements nourris 

aux faux dilemmes réduisent une situation complexe à deux choix, en ignorant les 

autres possibilités. Par exemple : « soit tu es mon ami, soit tu es mon ennemi ». Tirant 

leur source dans la logique binaire au moyen du tiers-exclu, les faux dilemmes 

empêchent de reconnaitre les nuances, les compromis ou les positions intermédiaires. 

Notre esprit simplifie les situations afin d’agir promptement, oubliant souvent les 

alternatives. 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 
 

250 
 

2-3-3- les arguments d’autorités  

 Ce sont des arguments qui tirent leur validité, non dans des normes logiques, 

mais dans des figures d’autorités, car, naturellement l’esprit a tendance à faire à ces 

figures-là, souvent perçus comme des experts. C’est tout simplement le fait de considère 

qu’une affirmation est vraie du simple fait qu’elle vient d’une personne ou institution 

reconnue. Par exemple : » c’est vrai, car le Grand Maitre l’a dit ; c’est le pasteur qui l’a 

dit, donc c’est vrai…». La conséquence directe des arguments d’autorité, c’est qu’ils 

bloquent l’esprit critique et l’empêche de vérifier la validité de tous arguments dans la 

mesure où, lorsque ça vient d’une autorité ; c’est devient une preuve d’évangile. Les 

arguments d’autorité naissent du manque de temps ou de compétence, ou encore des 

paresses de vérifier la validité des arguments. Dans la logique du quotidien, l’homme 

fait usage des arguments d’autorité souvent par manque de temps ou de compétence 

dans tous les domaines ; alors il délègue la vérité à ceux qu’il juge compétents dans ces 

domaines. 

3- Entre idéal et réalité : faut-il opposer ou concilier les deux ? 

 Depuis Aristote jusqu’à Frege, l’idéal de la logique consiste, comme nous 

l’avons déjà vu, à raisonner selon des règles formelles qui garantissent la vérité des 

conclusions à partir des prémisses. C’est une logique normative, dictant comment 

l’homme doit raisonner. visant, la cohérence (éviter les paradoxes), la nécessité 

logique (si les prémisses sont vraies, la conclusion ne peut pas être fausse), la 

neutralité (exclusion des émotions et des contextes), la logique normative est un 

idéal nécessaire pour éviter l’égarement dans les discours humains que causerait le 

relativisme, l’opinion ou la manipulation. C’est une logique qui fonde la rationalité 

scientifique, juridique et philosophique. Cependant, la logique du quotidien dépeint 

une autre réalité : c’est que, dans la vie de tous les jours, l’être humain ne raisonne 

pas toujours comme un logicien, car, nos raisonnements sont le plus souvent 

influencés par nos émotions, nos cultures et langage, les biais cognitifs et les 

contraintes pratiques (décider vite, sans toutes les informations) ; ce qui la (la 

logique du quotidien) rend probabiliste, contextuelle et souvent implicite ; et devient 

dès cet instant nécessaire. Que faut-il donc faire, opposer ou concilier la logique des 

normative et la logique du quotidien ? 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 
 

251 
 

3-1- Complémentarité possible : la logique stricte est nécessaire pour la science, 

la logique ordinaire pour la vie quotidienne 

 Comme nous l’avons vu, les deux formes de logique, à savoir, la logique 

normative et la logique du quotidien sont toutes les deux importantes pour l’homme en 

tant qu’être rationnel et pratique. 

3-1-1- les deux formes de logiques ont deux fonctions distinctes 

 la logique formelle est idéale de la raison scientifique. en tant que science 

strictement formelle, elle fixe les règles qui garantissent la vérité des 

raisonnements. son propre est de s’appuyer sur : la cohérence interne à travers 

les différents principes de base (le tiers-exclu, la non-contradiction, l’identité), la 

déduction rigoureuse (syllogisme, calculs logique), l’abstraction du contexte et 

des émotions. c’est une logique qui est indispensable à l’activité scientifique, 

car, elle assure la validité des démonstrations (mathématiques, physiques, 

logique symbolique), la reproductibilité des raisonnements et la neutralité de 

jugement. sans elle (la logique formelle), la science perdrait sa fiabilité, sa 

précision et sa capacité à produire du savoir universelle.  

 contrairement à la logique stricte, qui a pour but de démontrer, celle du quotidien 

plus pratique, n’a pas cet objectif. elle, son but est de comprendre, de convaincre 

et d’agir. elle s’exerce dans les conversations de tous les jours, les décisions, les 

jugements moraux ou sociaux. c’est pourquoi, une telle logique, tiendra compte 

du contexte, des valeurs et des expériences passées. elle n’est pas formelle ; mais 

pragmatique, et évalue ce qui est plausible, pertinent ou utile. la logique du 

quotidien, s’exprime souvent par des raisonnements inductifs, analogiques ou 

intuitifs, comme nous l’avons déjà vu. elle est imparfaite mais adaptée à la 

complexité de la vie humaine.  

3-1-2- Les deux formes de logiques ont un même esprit 

 Certes, ces deux formes de logiques semblent être distinctes de par leurs 

fonctions, car, elles répondent à des besoins différents, mais n’empêche, qu’elles ont un 

même esprit rationnel. Pour ce fait, elles doivent être considérées comme étant 

complémentaire et non opposées ou concurrentes. En effet, la logique stricte représente 

la raison théorique, celle qui cherche la vérité universelle. Quant à la logique 

pragmatique, elle incarne la raison pratique, celle qui cherche le sens et l’efficacité dans 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 
 

252 
 

l’action d’où l’esprit de complémentarité entre elles. Elles ne sauraient s’exclurent, car, 

il faut bien que la rigueur scientifique éclaire la vie quotidienne par la clarté, la 

cohérence et l’esprit critique ; et que l’expérience vécue nourrit la réflexion scientifique 

à travers les problèmes concrets et les intuitions issues du réel. 

3-1-3-  Les deux formes de logiques sont avantageuses pour l’homme  

 L’esprit humain gagne à circuler entre la logique stricte et la logique ordinaire 

dans la mesure ou, lorsque la vie devient trop floue ou dominée par l’émotion, la 

logique normative rappelle l’importance de la rigueur ou la cohérence. Aussi, lorsque la 

rigueur scientifique oublie le sens humain, la logique ordinaire réintroduit la nuance, la 

valeur et l’expérience. Partant de cette analyse, nous pouvons dire, sans crainte que, la 

complémentarité de ces deux formes de logiques permet d’accéder à une véritable 

intelligence du réel où la science explique, et la vie donne sens (la logique formelle 

structure et la logique du quotidien humanise). 

3-2- Les risques : logique ordinaire et vulnérabilité aux manipulations (fake 

news, propagande) 

Étant donné que la logique ordinaire est adaptée à la vie pratique, elle s’appuie 

sur l’expérience, l’intuition et le langage commun. Certes, elle permet de comprendre 

vite les situations et d’agir sans avoir à démonter quoi que ce soit, mais cette souplesse, 

si elle n’est pas accompagnée d’un minimum d’esprit critique, la rend vulnérable. En 

effet, elle repose sur des jugements rapides, souvent influencés par les apparences; sur 

des stéréotypes culturels ou sociaux et même sur des arguments émotionnels ; ce qui fait 

sans doute sa force dans la vie courante par la spontanéité et l’adaptation; mais elle peut 

aussi, très vite devenir une faiblesse intellectuelle ouvrant ainsi la porte des biais 

cognitifs et de la manipulation. Une société qui qui se fie exclusivement à la logique 

ordinaire, ouvre grandement la porte à la manipulation. Elle devient facilement 

manipulable et les individus d’une telle société perdent leur repère rationnel pour 

devenir sensibles à la propagande (qui joue sur les affects et les stéréotypes), aux fake 

news (qui paraissent plausibles sans être vrai), aux discours populistes (qui simplifient 

les problèmes complexes pour réduire les émotions collectives). Dans de telles 

conditions, là où la logique stricte cherche le vrai, la logique ordinaire, à travers la 

manipulation va cher seulement à convaincre, même par le faux. Ainsi, l’absence de la 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 
 

253 
 

rigueur expose l’esprit à la crédulité et à la soumission intellectuelle. C’est pourquoi, la 

logique ordinaire ne doit pas être rejetée, mais elle doit être encadrée et éclairée par la 

logique stricte. C’est dans la rencontre des deux formes de logiques que l’esprit devient 

à la fois libre et lucide.  

3-3- L’enjeu éducatif : savoir naviguer entre la rigueur formelle et l’imprécision 

pratique 

 Sur le plan éducatif, l’un des grands objectifs recherché est la formation des 

esprits capables de raisonner et de savoir quand raisonner. Or savoir quand raisonner, 

c’est savoir adapter la logique aux situations.  En d’autres termes, l’esprit doit être 

formé à naviguer entre la logique stricte et la logique ordinaire sans tomber ni dans le 

formalisme sec, ni dans l’imprécision confuse. En éduquant la raison, l’esprit humain 

apprend à reconnaitre, d’une part, les contextes où la rigueur formelle est indispensable 

en occurrences dans les domaines des démonstrations, les analyses scientifiques ou 

même les argumentations rationnelles; et d’autre part, à quel moment admettre la 

légitimité des imprécisions pratiques comme en communication, morale, décision 

rapide, relation humaine… la logique stricte nourrit l’école de la clarté. Dans les 

sciences, les mathématiques, la logique ou encore le droit, la rigueur formelle est un 

apprentissage de la discipline intellectuelle. Car, enseigne-t-elle: la définition des termes 

avec précision, la distinction du vrai du vraisemblable et la construction des 

raisonnements valides. La rigueur formelle protège contre la confusion, l’émotion 

excessive et l’erreur de raisonnement. Être former à la logique formelle, c’est être formé 

à apprendre à penser juste plutôt que de penser vite. Par contre, l’imprécision pratique 

nourrit l’école du sens et de l’humanité, car, l’éducation n’est pas exclusivement une 

question d’exactitude. La vie exige aussi la souplesse, l’empathie et l’interprétation, ces 

choses que la rigueur formelle n’autorise pas. Dans les relations humaines, la 

communication, la littérature, la morale ou la politique, la logique doit se faire tolérante 

à l’ambiguïté. Toutefois, savoir tolérer l’imprécation, ne signifie pas renoncer à la 

raison, mais admettre la complexité du réel: les mots y ont plusieurs sens, les émotions 

interviennent et la vérité n’est pas toujours démontrable. L’on peut atteindre cet objectif 

que, si et seulement si, on une raison éduquée, un esprit bien formée, parce que, 

l’éducation à la logique ordinaire, c’est apprendre à comprendre les autres sans exiger 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 
 

254 
 

une certitude impossible.  C’est pourquoi, il est important qu’un certain équilibre 

éducatif s’impose entre raison et discernement. Avoir le discernement logique permet 

d’avoir une éducation complète conjuguant à la fois la clarté du raisonnement 

scientifique et la compréhension du raisonnement humain. Ainsi, l’activité logique n’est 

plus seulement une affaire de démonstration mais aussi une question d’apprendre à 

juger justement prenant en compte la rigueur formelle éclairant la pensée et 

l’imprécision tolérant l’adaptation à la vie.  

           Conclusion 

 Au terme de notre analyse, nous retenons que, la logique, science du 

raisonnement, telle que connue depuis Aristote jusqu’au XIX
ème

 – XX
ème 

siècle, était 

une science complément normative. Sa rigueur imposant, des règles de base telles que le 

principe du tiers-exclu, le principe de la non-contradiction et le principe de l’identité, est 

entièrement formelle. La rigueur formelle de la logique aristotélicienne et les logiques 

modernes du XIX
ème

 – XX
ème 

siècle, est manifeste à travers les raisonnements 

syllogistiques et les méthodes innovantes des logiques modernes du XIX
ème

 – XX
ème 

siècle, et permet à l’homme logicien, de raisonner rigoureusement suivant les normes de 

la logique stricte. Or, l’homme, en tant qu’être humain, éprouvant des émotions, ayant 

des expériences passées, et étant un être de culture et de langage implicite, se trouve 

parfois écarté de la logique normative pour appliquer une logique qui se veut 

pragmatique et ordinaire ; traduisant ainsi, la manière dont les êtres humains raisonnent 

vraiment dans la vie de tous les jours. Ainsi donc, alors que la logique normative 

cherche à éviter les contradictions et les sophismes de tout genre, la logique ordinaire se 

nourrit, quant à elle, de ce qui peut les engendrés. Pour ce fait, elle n’est pas rationnelle, 

mais fonctionne bien dans la mesure où, elle est adaptée aux situations concrètes et aux 

interactions humaines. Toutefois, l’homme ne peut exclusivement se fier à elle, au 

risque d’être piégé dans des biais cognitifs, sophismes et manipulations de tout genre. 

C’est pourquoi, l’enjeu éducatif d’une telle analyse est d’apprendre à passer d’une 

logique à l’autre selon le contexte, c’est-à-dire utiliser la rigueur formelle quand il faut 

démontrer, débattre ou décider avec justice et accepter une certaine souplesse lorsque la 

vie exige rapidité, empathie ou créativité. En somme, la logique stricte ne s’oppose pas 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 
 

255 
 

à la logique pragmatique. Les deux sont complémentaires si bien l’une éclaire la raison 

et l’autre humanise la pensée.    

BIBLIOGRAPHIQUE 

AUSTIN John Langshaw, Quand dire, c’est faire, Paris, Seuil, 1970. 

BACON Francis, Novum Organon, Paris, Presse Universitaire  de Paris, 1986. 

BLANCHE Robert, La logique et son histoire d’Aristote à Russell, Paris, Armand 

Colin, 1970. 

CHENIQUE François,  Élément de logique classique, Paris, L’harmattan, 2006. 

FREGE Gottlob, Begriffsschrift, in Écrits logiques et philosophiques, trad.C. Imbert, 

Paris, Le seuil, 1973. 

GRICE Herbert Paul, Études de pragmatique, Paris, Seuil, 1989.  

HILBERT David, Fondements de la logique et l’arithmétique, Paris, Vrin, 1696 

LEIBNIZ Gottfried Wilhelm, Œuvres philosophiques choisies, Paris, Garnier, 1696. 

REICHENBACH Hans, La théorie de la probabilité, Paris, Presse Universitaire  de 

Paris, 1935. 

RUSSELL Bertrand, Introduction to Mathematical Philosophy, London, Allen et 

Unwin, 1971.  

SEARLE John R., Les actes de langage, Paris, Hermann, 1972. 

Alfred TARSKI, Introduction à la logique, Paris, Gauthier –Villars, 1971. 

YAPI Ignace, Précis de logique élémentaire, Bouaké, Le papyrus, 2018. 

ZADEH Lotfi Asker, Fuzzy Sets,  , vol.8, no. 3, 1965, p338-353. 

 

 


