
Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

224 
 

Justice et dictature légale à la lumière de Platon et Machiavel :  

deux paradigmes mal interprétés 

YOUGMA Lazare 

Doctorant Université Alassane Ouattara 

Côte d’Ivoire  

Lazareyougma4@gmail.com 

 

KOUASSI Nindo Kouadio Othiniel 

Doctorant Université Alassane Ouattara 

Côte d’Ivoire 

othisp@gmail.com 

 

Résumé: Cet article explore la tension entre justice et dictature légale à travers les pensées de 

Platon et de Machiavel, souvent mal comprises ou simplifiées. Il met en lumière deux 

paradigmes philosophiques opposés : l’idéal de justice transcendant défendu par Platon, et la 

rationalité pragmatique du pouvoir chez Machiavel. L’étude souligne que ces auteurs ne 

prônent ni la tyrannie ni l’anarchie, mais proposent des visions complexes de l’ordre 

politique; dont les interprétations erronées ont mené à des usages abusifs dans l’histoire des 

idées politiques. La présente réflexion vise à réinstaurer la véritable image de la conception 

platonicienne de la justice et de la dictature légale de Machiavel. 

Mots clés : justice – dictature légale – bonheur – stabilité- paix 

Abstract: This article explores the tension between justice and legal dictatorship through the 

often misunderstood or oversimplified ideas of Plato and Machiavelli. It highlights two 

opposing philosophical paradigms: Plato’s defense of a transcendent ideal of justice, and 

Machiavelli’s pragmatic rationality of power. The study emphasizes that neither author 

advocates tyranny or anarchy, but rather offers complex visions of political order, whose 

misinterpretations have led to abusive uses throughout the history of political thought. This 

article aims to restore the true image of Plato’s conception of justice and Machiavelli’s notion 

of legal dictatorship. 

Key words: Justice – Legal Dictatorship – Happiness – Stability- Peace 

mailto:othisp@gmail.com


Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

225 
 

 

         Introduction 

 La justice platonicienne et la dictature légale chez Nicolas Machiavel sont deux 

concepts souvent considérés, dans l’histoire de la pensée humaine, comme des abstractions 

dépourvues de toute application concrète. Ils semblent en effet, éloignés des réalités pratiques, 

et ne suscitent guère l’espoir d’une portée pratique. 

 La justice, telle qu’évoquée par Platon, se présente comme idéaliste, détachée du 

monde sensible, et donc sans portée immédiate dans la vie quotidienne. De ce fait, de 

nombreux dilemmes continuent de miner la société contemporaine. Par exemple, la 

corruption, source majeure d’injustice, promeut la médiocrité et le non-respect des valeurs 

morales. Par surcroît, certains comportements au titre desquels on peut citer, en bonne place, 

l’ethnocentrisme qui consiste à valoriser sa propre culture tout en négligeant celle des autres,  

restent omniprésents. Au plan politique, l’injustice engendre des effets délétères dans la 

réalité sociale, étant souvent à l’origine de la décadence de certaines sociétés. Ce phénomène, 

observé dans de nombreux pays, pourrait être attribué à une mauvaise compréhension de la 

conception platonicienne de la justice. 

 De son côté, Nicolas Machiavel, dès la Renaissance, propose une nouvelle manière de 

concevoir la dictature. Selon la pensée machiavélienne, la dictature n’est pas nécessairement 

une forme de gouvernance tragique. Lorsqu’elle est bien utilisée dans la gestion des affaires 

publiques, elle peut être légitimée. En d’autres termes, la dictature peut être considérée 

comme légale dans certaines circonstances, notamment lorsque l’intérêt général est en péril. 

Ainsi, il apparaît qu’aucune société ne peut être véritablement équitable, harmonieuse et 

aspirer au bonheur civique sans puiser dans les conceptions de ces deux penseurs, qui visent 

la promotion d’une société stable. 

 Dès lors, des interrogations se posent : quelle lecture pouvons-nous faire de la justice 

platonicienne et de la dictature légale selon Machiavel ? Plus encore, la justice platonicienne 

peut-elle constituer le fondement d’une harmonie sociale durable ? La dictature légale, chez 

Machiavel, ne représente-t-elle pas une voie préparatoire vers le bonheur civique ? 

 Pour répondre à ces questions de recherche, nous adopterons une méthode dialectique. 

Il s’agira, dans un premier temps, de montrer les limites et les critiques superficielles souvent 

adressées aux conceptions platoniciennes et machiavéliennes, à travers la méthode 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

226 
 

sociocritique. Dans un second temps, nous utiliserons la méthode analytique qui consistera à 

mettre en lumière la portée réelle de la justice chez Platon et de la dictature légale chez 

Machiavel, afin de mieux comprendre leur contribution possible à une société stable et juste. 

I- Platon et Machiavel, des philosophes mal compris  

1- La justice platonicienne, une conception catégorique 

 Selon Platon, l’être humain se compose de trois parties : les besoins, le cœur et la 

raison, qui correspondent à trois classes dans la société. Les premiers sont les paysans, les 

artisans et les commerçants, qui excellent dans la gestion de la vie domestique. Les deuxièmes 

forment la classe des guerriers, chargés d’assurer la défense de la cité, animés qu’ils sont par 

le désir de se distinguer par leur bravoure. Les troisièmes sont les philosophes, détenteurs du 

savoir. Aux yeux de Platon, cette taxinomie des rôles implique une hiérarchie sociale fondée 

sur le rapport au savoir. Ainsi émerge sa conception de la justice : une société juste est celle 

dans laquelle chacun (peuple, guerrier et philosophe) occupe la place qui lui revient 

naturellement. 

 Cependant, cette vision n’aboutit pas nécessairement à la justice sociale, car elle peut 

engendrer des formes d’injustice. Aristote, en revanche, distingue uniquement deux classes 

sociales : les riches et les pauvres. Il reconnaît à chacun une égale capacité à raisonner. Certes, 

gouverner exige une grande rationalité, mais Aristote soutient que la rationalité collective 

résulte de la somme des rationalités individuelles. C’est pourquoi, selon lui, le pouvoir doit 

revenir aux pauvres, plus nombreux, et il se prononce en faveur de la démocratie. Cette 

égalité dans l’exercice de la raison implique naturellement une égalité des droits politiques. 

Contrairement à Platon, Aristote rejette une division stricte et catégorique des citoyens, vu 

qu’elle risquerait de générer de l’injustice. Il est donc préférable, selon lui, de laisser à chaque 

individu la liberté d’accéder aux fonctions auxquelles il aspire. 

 Par ailleurs, la conception platonicienne de la justice semble, dans une certaine 

mesure, se muer en injustice, car elle fige l’homme dans une position sociale immuable et nie 

sa capacité à évoluer, à donner sens et consistance à son existence. C’est pourquoi, Lucien 

Malson (1974, p. 1)   affirme que l’homme, à la différence de l’animal, est un être en devenir. 

Il écrit : « L’homme n’a pas de nature au sens propre ; il est une histoire, il est ce qu’il devient 

au contact des autres ». Autrement dit, l’inachèvement de l’homme est compensé par sa 

capacité d’imitation et son désir d’évolution. Le condamner à une fonction statique est donc 

une forme d’injustice, susceptible d’engendrer des troubles sociaux. 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

227 
 

 Platon défend par ailleurs l’aristocratie comme système politique idéal, c’est-à-dire le 

gouvernement des meilleurs. Pour lui, cette forme de régime garantit une formation 

rigoureuse et une gestion éclairée de la cité, par ses élites. Pourtant, l’aristocratie 

platonicienne souffre d’incohérences, et tend à éloigner la cité de la réalité quotidienne des 

citoyens. Elle privilégie l’intérêt particulier au détriment de l’intérêt général. Diderot (1755, p. 

116) met en garde contre cette dérive dans la réflexion suivante : « Celui qui n’écoute que sa 

volonté particulière est l’ennemi du genre humain ». L’aristocratie, en ce sens, favorise 

l’égoïsme et l’injustice. 

 De plus, Platon introduit, dans son modèle politique, une hiérarchie des races : la race 

d’or, la race d’argent et la race d’airain. Une telle classification est aujourd’hui obsolète à la 

lumière de la Déclaration des Droits de l’Homme qui affirme l’égalité et les droits 

fondamentaux de tous les individus. Elle reflète une norme moderne d’égalité qui s’oppose 

frontalement à la pensée platonicienne, jugée surannée. La modernité rejette les régimes 

absolutistes au profit de régimes politiques mixtes où chaque citoyen bénéficie des mêmes 

droits. L’autoritarisme de Platon repose sur la répression des libertés individuelles, une 

posture que Karl Popper dénonce vigoureusement. Défenseur de la démocratie, Popper écrit : 

Encore loin des concepts de bonne gouvernance, de Droit de l’Homme, d’État de 

droit, de moralisation de la vie publique, de lutte contre la corruption, de 

féminisme, de genre, de repartions équitables des biens de l’État, de Tribunal Pénal 

International pour juger les gouvernants injustes, etc. Si Platon avait connu notre 

démocratie, il n’aurait pas hésité à l’adopter. Il l’aurait sans doute marquée de son 

génie et du sceau de son éthique, mais sa verve ne lui aurait pas été si hostile. Son 

aristocratie, qu’il considère comme la meilleure des constitutions, fait droit à une 

telle thèse. Elle lui signifie qu’elle a droit de cité et qu’elle ne doit plus jamais en 

être spoliée. (D. Soro, 2011, p. 15) 

Ainsi, toutes les formes de démocratie ne doivent pas être rejetées. Elles ne conduisent pas 

nécessairement à la décadence sociale. En somme, Platon a sans doute eu tort de condamner 

la démocratie, car celle-ci demeure aujourd’hui le fondement de la liberté d’expression, de la 

justice sociale et de l’égalité entre les citoyens. 

2- Le mépris de l’immoralisme chez Machiavel 

 La pensée de Nicolas Machiavel a été l’objet de nombreux débats, et ces polémiques 

ont marqué toute l’histoire de la pensée politique. Les critiques lui reprochent principalement 

l’immoralisme qui imprègne l’œuvre du Florentin. Ils interprètent la philosophie 

machiavélienne comme un ensemble d’enseignements diaboliques qu’il faudrait rejeter 

systématiquement, pour éviter toute forme de perdition morale. Dès lors, Machiavel est 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

228 
 

souvent présenté comme un prophète du mal en politique. Considérons à ce propos les paroles 

de Stéphane Bonnet (2003, p.316) selon qui « la raison d’État machiavélique, parce qu’elle fait 

peu de cas de la conscience, refuse de reconnaître la loi de Dieu, qui est le principe même de 

toute moralité ». Reginald Pole, cité par Claude Lefort (1972, p. 80-81.), renchérit en voyant 

dans l’œuvre de Machiavel un ouvrage « écrit de la main de Satan ». Cette critique s’appuie 

sur une lecture de l’œuvre machiavélienne perçue comme dépourvue de toute forme de 

morale. L’Église, en conséquence, ira jusqu’à traiter Machiavel d’horrible blasphémateur et 

de méchant, car il remet en cause les lois divines et les fondements mêmes de l’autorité 

ecclésiastique.  

 Cette critique vient du fait que Machiavel rompt avec les normes morales 

traditionnelles qui avaient, jusque-là, servi de socle à l’organisation politique et à la dignité 

humaine. Son pessimisme à l’égard de la nature humaine l’amène à rejeter la morale 

religieuse. De sa plume froide et dénuée de toute considération éthique, il écrit : « Ce 

pourquoi on doit remarquer que les hommes se doivent ou choyer ou anéantir, parce qu’ils se 

vengent des offenses légères, mais des graves, ils ne le peuvent ; en sorte que l’offense que 

l’on fait à l’homme doit être telle qu’on ne craigne pas la vengeance ». (N. Machiavel, 2000, 

p.64) Ces propos apparaissent en effet contraires aux commandements des doctrines 

religieuses, et c’est pourquoi ses écrits sont souvent considérés comme une perversion de 

l’homme. Innocent Gentillet (Frédéric II de PRUSSE, 1968, p. 215-216), dans une virulente 

critique, écrit à ce sujet : « Voilà la maxime et les raisons que ce malheureux athéiste a 

vomies en ces beaux discours pour blâmer et mettre en mépris la religion chrétienne, nous 

mener à son athéisme, et nous dépouiller de toute religion, de la crainte de Dieu, de toute 

conscience, foi et loyauté, qui nous sont enseignés par notre religion chrétienne ». Son 

ouvrage Anti-Machiavel souligne l’impact délétère des maximes machiavéliennes sur les 

commandements divins, et ce qu’elles impliquent : un détournement du chemin de la loyauté, 

de la foi et de l’amour. Gentillet poursuit ensuite, en dénonçant l’absurdité et la dangerosité 

de ces idées : « C’est merveille que ce vilain athéiste ose mettre chose si absurde en avant, et 

qui est éloignée de toute expérience et vérité. Si ce qu’il dit était vrai, il s’ensuivrait que nul 

prince chrétien ne pourrait résister aux princes païens et infidèles. Mais les histoires anciennes 

et modernes ne nous montrent-elles pas tout le contraire ? » (Frédéric II de PRUSSE, 1968, p. 

216-217) 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

229 
 

 En somme, les enseignements de Machiavel sont qualifiés de diaboliques et de 

pernicieux. Claude Lefort (1972, p. 77) résume cette vision radicale en déclarant que « le 

machiavélisme est le nom du mal. Il est le nom donné à la politique en tant qu’elle est le mal 

». Autrement dit, Machiavel rejette toute conception morale dans l’exercice du pouvoir 

politique. Il en découle que, selon cette logique, les chefs d’État deviennent amoraux et sans 

scrupule. L’État devient ainsi un système fondé sur la domination implacable. Cet État « est 

une ferme domination sur les peuples ; et cette raison d’État est la connaissance des moyens 

propres à fonder, conserver et agrandir une telle domination et seigneurie »
. 

 (M. Senellart, 

1989, p. 4) 

 Dès lors, Machiavel passe pour le porte-parole des incrédules et du diable. La 

politique, autrefois portée par l’idéal du Bien, se trouve désacralisée ; les valeurs morales qui 

en faisaient la noblesse s’effacent. L’Église Catholique, l’Église Protestante, et même certains 

penseurs athées l’accusent de prodiguer des conseils cyniques et déloyaux, au profit des 

princes, au détriment des peuples et de l’humanité entière. 

 Les penseurs religieux ne sont pas les seuls détracteurs de la conception 

machiavélienne. Le florentin qui se voyait, lui-même, comme un humaniste a subi le revers de 

ses frères d’âme. Ces penseurs reprochent à Machiavel son manque d’humanité, c'est-à-dire 

son défaut d’âme, son dégoût pour l’espèce humaine. Cela est justifié par le fait que 

Machiavel voit les hommes comme un moyen, mais jamais comme une fin. Il sème la terreur 

et l’injustice à travers la violence dont son œuvre fait la promotion. Lisons un extrait d’une 

œuvre de Frédéric II (1958, p. 169): « J’ose prendre la défense de l’humanité contre ce monstre 

qui veut la détruire ; j’ose opposer la raison et la justice à l’iniquité et au crime ; et j’ai 

hasardé mes réflexions sur le prince de Machiavel à la suite de chaque chapitre, afin que 

l’antidote se trouva immédiatement auprès du poison ». Cet extrait explique la monstruosité 

dont fait preuve l’œuvre de Machiavel. Elle renvoie l’humain, si l’on peut le dire ainsi, à l’état 

de nature, c'est-à-dire à un animal sans foi ni loi, dénué de toute sensibilité. En ce sens, il 

serait un poison pour les autres hommes et pour la société à laquelle il dit appartenir. Pierre 

Menant (1977, p. 37), accentuant cette critique, écrit :  

Les idées de Machiavel équivalent à une défaite de l’universel. Sa conception du 

prince double, sa thématique obsédante de la violence indispensable, de la cruauté 

salutaire ne sont logiquement et politiquement nécessaire qu’en raison des éléments 

à partir desquels machiavel construit sa théorie : l’individu dépouillé des 

prérogatives que la philosophie classique lui reconnaissait et l’événement 

inassimilable à ses yeux par les universels dont disposait son époque. 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

230 
 

Par cette assertion, retenons la chose suivante : les philosophes humanistes sont en désaccord 

avec la conception du florentin qui se dit, lui aussi humaniste alors que ses œuvres prouvent le 

contraire. Sa réelle conception se résume en trois étapes bien distinctes : tout d’abord 

l’athéisme et la théorie du meurtre politique, ensuite l’appétit de puissance et l’hypocrisie, 

enfin l’assassinat délibéré et l’égoïsme. Parlant de cette maladie que le florentin a jetée sur 

l’humanité, Montesquieu (1772, p. 21) écrit : « On a commencé à se guérir du machiavélisme, 

on s’en guérira tous les jours».  

II- La justice platonicienne et la dictature légale chez Machiavel : deux 

concepts au service de la stabilité sociale 

1- La justice platonicienne comme garant de l’harmonie sociale 

 Engagé dans l’examen de la justice et de l’injustice à l’échelle individuelle, le 

philosophe grec décide d’élargir sa réflexion au niveau social. Il passe, ainsi, à la description 

de la naissance de la cité idéale. En effet, une cité naît du fait que nul n’est autosuffisant. Elle 

prend forme grâce à la tolérance, au partage, au respect mutuel et à l’entente entre les hommes 

qui, en raison de leurs désirs et de leurs besoins, cohabitent et travaillent en symbiose. Platon 

(2016, 369) affirme, à cet effet, que : « La cité se forme parce que chacun de nous se trouve 

dans l’incapacité de se suffire à lui-même et manque de beaucoup de choses». Autrement dit, 

la cité naît du besoin de l’autre et du bénéfice que l’on retire de son aide. 

 Le modèle de cité présenté par Platon, modèle où les hommes sont libres et heureux, 

trouve son fondement dans la justice. À ce sujet, le philosophe soutient qu’aucune cité ne peut 

atteindre le bonheur sans être juste, car seule la justice régule favorablement les rapports 

sociaux et permet aux citoyens de vivre dans l’unité et la cohésion. Selon Platon, la justice est 

donc la condition première de toute vie sociale heureuse. C’est pourquoi il pose cette question 

fondamentale à Thrasymaque, convaincu que la justice est le garant de tout équilibre social : « 

Tu fais bien, mais fais-moi un plaisir de plus et dis-moi : crois-tu qu’une cité, une armée, une 

bande de brigands ou de voleurs, ou toute autre association juste, pourrait réussir si ses 

membres étaient injustes les uns envers les autres ? » (Platon, 2016, 351d) Ainsi, la bonne 

gestion de la cité requiert une organisation fondée essentiellement sur la justice. Or, pour 

Platon, la justice consiste à attribuer à chacun une fonction conforme à ses capacités ou 

aptitudes naturelles, développées par l’éducation. Les citoyens sont donc soumis à des 

examens permettant d’identifier leurs talents innés. Leur réussite ou leur échec détermine la 

classe dans laquelle ils exerceront leur fonction. 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

231 
 

 Dans cette perspective, Platon rejette toute forme de cumul des fonctions sociales. Il 

propose que l’homme suive le même ordre que celui de l’âme, appliqué à la cité. C’est 

pourquoi Platon (2016, 435b) affirme : « L’homme juste ne sera en rien différent de la cité 

juste, du point de vue de la forme de la justice ». Autrement dit, il existe une relation 

d’indissociabilité entre l’homme juste et la cité juste, car entre l’individu et la cité se 

manifeste une forme d’isomorphisme. 

 La cité platonicienne est donc organisée selon une classification inspirée de la 

structure naturelle de l’âme. Tout le monde ne peut exercer la même fonction : « Il revient à 

certains, par nature, de s’attacher à la philosophie et de gouverner la cité, tandis qu’il revient à 

d’autres de ne pas s’y attacher et de suivre ceux qui gouvernent». (Platon, 2016, 474c)  Ainsi, 

selon leurs aptitudes naturelles, certains sont faits pour commander, d’autres pour obéir. 

Aristote (1489, p.7) confirmera cette pensée en déclarant : « Quelques êtres, du moment 

même qu’ils naissent, sont destinés, les uns à obéir, les autres à commander». Autrement dit, 

la nature a disposé les êtres de telle manière que les uns dominent en raison de leurs 

compétences, et les autres soient gouvernés. 

 Platon structure sa cité autour de trois classes hiérarchisées. En premier lieu, les 

philosophes-rois, dont la fonction est de gouverner pour le bien de la cité. Ces individus se 

distinguent par leur courage, leur mémoire, leur grandeur d’âme et, surtout, leur inclinaison 

pour la sagesse. Grâce à leur nature et à leur formation, ils sont les seuls à pouvoir mettre fin à 

l’injustice, à la violence et à la corruption. En somme, les philosophes sont les seuls capables 

d’endiguer les maux qui rongent la cité. À ce sujet, Platon (2016, 505a-505b) écrit :  

Tant que les philosophes ne seront pas rois dans les cités, ou ceux qu’on appelle 

aujourd’hui rois et souverains ne seront pas vraiment et sérieusement philosophes ; tant 

que la puissance politique et la philosophie ne se rencontreront pas dans le même sujet, 

tant que les nombreuses matières qui poursuivent actuellement l’un ou l’autre de ces buts 

de façon exclusive ne seront mises dans l’impossibilité d’agir ainsi, il n’y a aura de 

cesse, (…) aux maux des cités. 

Les philosophes deviennent ainsi les médecins de la cité : ils veillent à sa santé et à son bon 

fonctionnement. Mais, en complément de cette classe, Platon en prévoit une autre, dédiée à la 

protection de la cité. 

 À la lumière de la classe des philosophes, nous avons une deuxième classe qui est la 

classe des gardiens ayant pour mission d’assurer la sécurité de la cité en vertu de leur aptitude 

naturelle et leur éducation. De façon précise, ils se consacrent à l’art de la guerre, et leur âme 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

232 
 

laisse apparaitre un principe qui n’est autre que l’ardeur. Ils sont les détenteurs de la force 

publique de la cité de Platon. C’est pourquoi, il exige que  

 S’ils doivent devenir tels que nous venons de dire, s’il ne faut pas qu’ils mènent leur vie 

et soient logés selon certaines modalités particulières. D’abord, nul bien ne sera la 

possession privée d’aucun d’entre eux, sauf ce qui est de première nécessité ; ensuite, 

aucun ne possèdera d’habitation ou de cave telles que quiconque le souhaite ne puisse y 

entrer. Quant aux commodités qui sont nécessaires à ces hommes, qui sont des athlètes de 

la guerre à la fois tempérants et courageux, que cela soit l’objet d’une ordonnance des 

autres citoyens qui leur alloueront en compensation de leur garde ce qu’il faut pour 

traverser l’année, sans surplus ni manque. Qu’ils soient assidus aux syssities et qu’ils 

vivent en communauté, comme ceux qui sont en expédition militaire. (Platon, 2016, 

416b-417a) 

Bien éduqués, les gardiens seront en mesure d’exercer efficacement leur fonction, sous 

l’autorité des philosophes-rois dont ils sont les auxiliaires. 

 Enfin, la troisième classe, celle des artisans, est chargée de la production et de la 

gestion économique de la cité. Tempérants par nature, ils assurent les échanges, cultivent la 

terre et détiennent les richesses matérielles nécessaires au fonctionnement de la cité. Grâce à 

eux, la force productive est garantie. Pour que la justice règne, chacun doit respecter la place 

qui lui est assignée. 

 De même que la cité juste, l’homme juste, selon Platon, doit refléter cette organisation 

interne. Ce qui s’observe dans la cité doit également se retrouver dans l’âme. Celle-ci est 

divisée en trois parties, correspondant aux trois classes sociales suivantes : la raison (classe 

dirigeante), le courage (classe des gardiens) et les appétits (classe des artisans). Si la 

tempérance est la vertu des appétits, le courage est celle de la volonté et la sagesse, celle de la 

raison. Ainsi, la justice consiste, dans la cité comme dans l’individu, à ce que chaque partie 

accomplisse la tâche qui lui revient. En ce sens, la cité idéale conçue par Platon permet 

l’instauration de la justice, non seulement au niveau collectif, mais aussi individuel. La 

philosophie platonicienne ne se limite pas à une spéculation abstraite. Elle se veut une 

réponse concrète aux préoccupations humaines, cherchant l’harmonie dans les rapports 

sociaux. C’est pourquoi Platon propose un modèle de cité idéale, une république fondée sur la 

justice, et destinée à corriger les dérives politiques de son temps. Il crut si fermement à la 

possibilité de la réaliser qu’il entreprit plusieurs voyages à Syracuse pour tenter de convertir 

les tyrans au gouvernement philosophique. David Musa Soro (2017, p.41) note à ce propos : 

« Vers la fin de sa carrière, Platon ne put s’empêcher de se rendre à nouveau à Syracuse pour 

conduire les dirigeants dans la voie de l’exercice philosophique du pouvoir, cette deuxième 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

233 
 

expérience était d’autant plus intéressante que le pouvoir avait changé de mains : le tyran 

Denys venait d’être remplacé par un fils Liberal ». 

 Au niveau individuel, la cité idéale garantit la justice par l’harmonie entre les trois 

parties de l’âme. Cette organisation tripartite est le reflet, à l’échelle de la cité, de la structure 

intérieure de l’homme. Ainsi, les producteurs, les gardiens et les gouvernants incarnent 

respectivement la tempérance, le courage et la sagesse. Cette correspondance permet une 

définition objective de la justice où chacun occupe une place conformément à sa nature et à 

son éducation. Selon Platon, cette cité idéale doit être dirigée par les philosophes-rois ou, à 

défaut, par des aristocrates éclairés, tournés vers les Idées du monde intelligible. Ils 

élaboreront les meilleures lois possibles afin d’instaurer un ordre intérieur, permettant à 

chaque citoyen de vivre une existence saine, authentique et juste. Ainsi, la cité idéale devient 

véritablement une source d’instauration de la justice. En d’autres termes, il existe une 

profonde harmonie entre l’ordre moral et l’ordre politique. Platon (2016, 434d-435b) le résume 

ainsi : 

Nous allons achever l’examen en fonction duquel nous avons pensé qu’il serait facile, 

ayant entrepris dans un premier temps de contempler la justice dans quelque ensemble 

plus vaste qui la contient, de saisir ensuite ce qu’elle est dans un seul individu. C’était de 

plus notre opinion que cet ensemble plus vaste est la cité, et nous en avons donc fondé 

une aussi parfaite que nous pouvions le faire, sachant pertinemment que la justice 

existerait dans une cité qui serait bonne. Ce qui nous est apparu alors dans cet ensemble 

plus vaste, transformeront-le vers l’individu, et si les deux s’accordent, tout ira bien. Si, 

par contre, quelque chose de différent se manifeste dans l’individu, nous ferons retour 

vers la cité pour le mettre à l’épreuve. 

En clair, la cité idéale favorise la promotion de la justice en mettant en lumière la structuration 

des vertus cardinales de l’individu et leur correspondance avec les classes sociales. 

 En conclusion, dans la cité idéale, la justice, selon Platon, est l’expression du bien 

commun, aussi bien pour l’homme que pour la cité. En politique comme en morale, elle est la 

valeur suprême à rechercher. Pour Platon, la justice est l’expression même de la vérité : elle 

constitue le principe et la loi de toute activité humaine. Ainsi, chaque partie de l’âme, comme 

chaque classe de la cité, doit s’acquitter rigoureusement de la fonction qui lui est propre : 

c’est là l’essence même de la justice. 

2- La dictature selon Machiavel : entre nécessité politique et sauvegarde 

de l’intérêt général 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

234 
 

 La politique concerne tout ce qui touche au bien commun. Elle désigne l’ensemble des 

pratiques relatives aux affaires publiques. Dans les faits, divers systèmes politiques ont été 

élaborés pour gérer la société : ce sont les formes de pouvoir. Bien qu’ils diffèrent, tous ces 

pouvoirs visent une même finalité : servir l’État. Parmi eux, on peut citer notamment la 

démocratie, la monarchie, l’oligarchie, l’aristocratie et la tyrannie. Chaque système mentionné 

possède ses propres caractéristiques et modalités d’exercice. Dans le cadre de cette réflexion, 

nous nous concentrerons spécifiquement sur le cas de la dictature. 

 D’un point de vue étymologique, la dictature est définie comme « un régime politique 

autoritaire, établi et maintenu par la violence, à caractère exceptionnel et illégitime ».
 1

  En 

d’autres termes, il s’agit d’un système politique arbitraire qui s’affranchit de la loi ou de la 

constitution pour instaurer un pouvoir autocratique. Cette définition met en lumière le 

caractère exceptionnel de la dictature, une notion centrale dans notre analyse. Parler 

d’exception, c’est entrer dans une compréhension plus profonde du phénomène. En effet, au-

delà de son aspect arbitraire et coercitif, la dictature peut également être envisagée sous un 

autre angle, notamment en lien avec l’intérêt général. C’est dans cette perspective que 

Machiavel affirme que la dictature peut, dans certaines conditions, être utilisée à bon escient. 

Pour lui, il est possible d’instaurer une dictature légale, orientée vers la préservation de 

l’intérêt général. En d’autres termes, il s’agit d’un pouvoir exceptionnel, mis en place non 

pour opprimer, mais pour servir le bien des gouvernés, et plus largement, celui de l’ensemble 

du corps social. 

 Le projet politique machiavélien s’articule autour de l’idée de sauvegarde de l’État. 

Dans cette optique, le bon gouvernant est celui qui veille à l’intérêt de chacun de ses 

administrés. Pour que le bien commun soit effectivement partagé au sein de la société, l’usage 

temporaire d’une dictature légale peut s’avérer nécessaire. Machiavel soutient que cette 

autorité exceptionnelle est bénéfique, à condition qu’elle soit utilisée de manière rationnelle et 

dans le seul but de préserver l’ordre et la stabilité. Il écrit à ce sujet : « Tant que la dictature 

fut décernée dans les formes légales, et qu’elle ne fut point usurpée par l’autorité privée des 

citoyens, cette institution fut le soutien de la République»
 
(N. Machiavel, 2002, p. 45) 

Autrement dit, la dictature légale, loin d’être destructrice, peut constituer un véritable remède 

pour la République. Machiavel (2002, p. 46) poursuit : « Tout ce qui suit les voies légales ne 

peut jamais nuire. Si l’on examine la marche des événements durant les siècles où subsista la 

                                                           
1
 https://fr.m.wikipedia.org. Consulté le 18/02/2025 à 16h55. 

https://fr.m.wikipedia.org/


Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

235 
 

République romaine, on verra que tous les dictateurs ne firent que lui rendre d’éminents 

services. Et les raisons en sont de la dernière évidence». L’exemple romain auquel se réfère 

Machiavel n’est pas anodin. Rome, et plus largement l’Italie, représentent pour lui un modèle 

politique. À travers cet exemple, il montre l’utilité de la force, en affirmant : « La force trouve 

aisément les titres, mais les titres ne donnent point la force ». (N. Machiavel, 2002, p. 45) 

 Ainsi, selon Machiavel, la dictature devient nécessaire lorsque l’intérêt général est 

menacé. Il précise d’ailleurs que le dictateur n’est nommé que pour une durée limitée, et que 

son pouvoir ne dure que le temps des circonstances exceptionnelles qui ont justifié sa 

nomination. C’est pourquoi Machiavel (2002, p. 46)  affirme : « Le dictateur n’est nommé 

que pour un temps limité, et sa puissance ne durait qu’autant que les circonstances qui 

l’avaient créé». Cela signifie que la dictature légale est avant tout une mesure de salut public, 

temporaire et encadrée. Contrairement aux dictatures arbitraires et durables, la dictature légale 

définie par Machiavel confère au dictateur un pouvoir limité dans le temps et dans son champ 

d’action, avec pour seul objectif la sauvegarde du bien commun. Il écrit à ce sujet : « Son 

autorité consistait à pouvoir prendre, par lui-même, toutes les mesures qu’il croyait 

convenables dans le danger présent ; il n’avait besoin de consulter personne, et il pouvait 

punir sans appel ceux qu’il considérait comme coupables ». (N. Machiavel, 2002, p. 46) 

 Cette limitation du pouvoir est, selon Machiavel, le fondement même de la dictature 

légale. Il ne suffit pas, en effet, d’instaurer un pouvoir fort ; encore faut-il qu’il repose sur des 

garde-fous. Il est donc essentiel de restreindre le pouvoir du prince dans la mesure du 

possible, afin d’éviter que cette dictature temporaire ne dégénère en tyrannie. Ce cadre permet 

de garantir à la fois la protection de l’État et la préservation du bien commun. La limitation 

s’applique également à la sauvegarde des institutions. Voici comment Machiavel (2002, p. 

46)   décrit cette conception : 

Il ne pouvait rien faire qui pût porter atteinte au gouvernement établi, comme d'ôter leur 

autorité au Sénat ou au peuple, et de renverser les anciennes institutions de la république 

pour en établir de nouvelles ; de sorte que la courte durée de sa dictature, les limites dans 

lesquelles son pouvoir était resserré, les vertus du peuple romain, le mettaient dans 

l'impuissance de sortir des bornes de son autorité, et par là de nuire à l'État. 

Cette citation illustre clairement que la dictature légale vise la sauvegarde du bien commun. 

Dans des circonstances extraordinaires, il faut parfois des mesures exceptionnelles. 

Cependant, même dans l’urgence, la dictature doit rester encadrée afin que sa force ne 

devienne pas destructrice. C’est dans ce sens que Machiavel (2002, p. 46) affirme : « Il est 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

236 
 

difficile qu’un État, sans un pareil ordre de choses, puisse se défendre contre les événements 

extraordinaires ». Par événements extraordinaires, il entend toute situation menaçant l’ordre 

établi et l’intérêt général. Il conclut donc : « Il est nécessaire, parmi les institutions d’une 

République, d’en avoir une semblable à la dictature ». (N. Machiavel, 2002, p. 46) 

 Ainsi, la transgression des lois peut parfois être justifiée dans la quête de l’intérêt 

général. Pour le penseur florentin, cette transgression s’inscrit dans la logique du pouvoir, où 

il faut parfois choisir entre le mal et le pire. Les décisions doivent alors viser le bien commun. 

Machiavel (2002, p. 47) explique : « Ainsi, une république ne sera jamais parfaite si ses lois 

n’ont point prévu tous les accidents, si elles n’ont point obvié à ceux qui pourraient survenir, 

et enseigné les moyens de les diriger ». Autrement dit, une république court à sa perte si elle 

ne prévoit pas des mécanismes d’exception dans ses institutions. L’exemple de César Borgia, 

souvent évoqué par Machiavel, illustre cette idée. Grâce à sa dictature, Borgia a réussi à 

réformer la Romagne et à y établir un État de droit où le bien commun était garanti. Ce 

recours à la dictature légale a permis de sauver la communauté. Machiavel (2002, p. 47) 

conclut ainsi : « Je conclus donc en disant que les républiques qui, dans les périls imminents, 

ne peuvent recourir ni à un dictateur, ni à toute autre institution semblable, ne sauraient éviter 

leur ruine ». Il montre ici toute l’importance d’une telle institution en cas de crise majeure. 

Contrairement aux nombreuses dictatures illégitimes qui ont jalonné l’histoire de l’humanité, 

la dictature défendue par Machiavel se veut légitime, encadrée et orientée vers le bonheur 

civique. 

Conclusion 

 Au terme de cette réflexion, il convient de retenir que la conception platonicienne de 

la justice, tout comme la notion de dictature légale chez Machiavel, visent un même objectif : 

transformer une société injuste et misérable en une société juste, stable et ordonnée. Platon et 

Machiavel, chacun à sa manière, sont les fondateurs de doctrines philosophiques centrées sur 

l’individu dans sa réalité concrète, en lien avec les exigences du vivre-ensemble. 

 La conception platonicienne de la justice tend à orienter la cité vers l’harmonie et la 

cohésion sociale, en attribuant à chacun la fonction qui lui revient selon sa nature. De son 

côté, Machiavel voit dans la dictature légale un outil nécessaire pour rétablir l’ordre et 

garantir le bien commun, notamment dans les périodes de crise. Ainsi, bien que leurs 

approches diffèrent, Platon et Machiavel partagent une même ambition : offrir à la société les 

conditions politiques et morales de sa stabilité et de son épanouissement. 



Deuxième semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net    

 

237 
 

Bibliographie 

ARISTOTE, 1489, Politique, Traduction de Barthelemy-Saint-Hilaire, Paris, Librairie 

philosophique de Ladrange 

BONNET Stéphane, 2003, Botero machiavélien ou l'invention de la raison d'État, Études 

philosophiques /3 (n° 66), p. 315 - 329. 

DIDEROT Denis, 1755, « Droit Naturel » In Encyclopédie, Paris.  

FRÉDERIC II, 1958, Réfutation du prince de Machiavel,  ed. Ch. FLEISCHAUER, Genève. 

FREDERIC II, 1968, Anti-Machiavel, ed. de C. Edward Rathé, Genève, Droz.  

LEFORT Claude, 1972, Le Travail et l’œuvre Machiavel, Paris, Gallimard. 

MACHIAVEL Nicolas, 2000, Le Prince, trad. Jean-François Balaudé, le livre de poche, LGF.  

MACHIAVEL Nicolas, 2002, Discours sur la Première Décade de Tite-Live, Éd électronique 

par Jean-Marie Tremblay, Québec.  

MALSON Lucien, 1974, Dans Les Enfants Sauvages, Edition Broché. 

MANENT Pierre, 1977, Naissance de la politique moderne : Machiavel, Hobbes Rousseau, 

Paris, Payot.  

MONTESQUIEU, 1993, De l’esprit des lois, Nourse, Flammarion.  

PLATON, 2016, La République, traduction inédite et présentation par Georges Leroux 

Flammarion, Edition corrigé mise à jour en 2016. 

SENELLART Michel, 1989, Machiavélisme et raison d’État, Paris, PUF. 

SORO David Mussa, 2017, Platon et René Descartes deux philosophes de l’action pratique. 

Nouvelles Éditions Balafons.  

SORO Donissongui, 2011, La Bonne Gouvernance, Une Réhabilitation Universelle De 

Platon, Revue Baobab : Numéro 8, p. 1-20. 

 


