? Revue
Deuxiéme semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

Justice et dictature légale a la lumiére de Platon et Machiavel :
deux paradigmes mal interprétés

YOUGMA Lazare
Doctorant Université Alassane Ouattara

Cote d’Ivoire

KOUASSI Nindo Kouadio Othiniel
Doctorant Université Alassane Ouattara

Cote d’Ivoire

Résumé: Cet article explore la tension entre justice et dictature 1égale a travers les pensées de
Platon et de Machiavel, souvent mal comprises ou simplifiées. Il met en lumiere deux
paradigmes philosophiques opposés : I’idéal de justice transcendant défendu par Platon, et la
rationalité pragmatique du pouvoir chez Machiavel. L’étude souligne que ces auteurs ne
pronent ni la tyrannie ni 1’anarchie, mais proposent des visions complexes de 1’ordre
politique; dont les interprétations erronées ont mené a des usages abusifs dans 1’histoire des
idées politiques. La présente réflexion vise a réinstaurer la véritable image de la conception

platonicienne de la justice et de la dictature l1égale de Machiavel.

Mots clés : justice — dictature l1égale — bonheur — stabilité- paix

Abstract: This article explores the tension between justice and legal dictatorship through the
often misunderstood or oversimplified ideas of Plato and Machiavelli. It highlights two
opposing philosophical paradigms: Plato’s defense of a transcendent ideal of justice, and
Machiavelli’s pragmatic rationality of power. The study emphasizes that neither author
advocates tyranny or anarchy, but rather offers complex visions of political order, whose
misinterpretations have led to abusive uses throughout the history of political thought. This
article aims to restore the true image of Plato’s conception of justice and Machiavelli’s notion

of legal dictatorship.

Key words: Justice — Legal Dictatorship — Happiness — Stability- Peace

224


mailto:othisp@gmail.com

Revue
Deuxiéme semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

Introduction

La justice platonicienne et la dictature légale chez Nicolas Machiavel sont deux
concepts souvent considérés, dans I’histoire de la pensée humaine, comme des abstractions
dépourvues de toute application concréte. Ils semblent en effet, éloignés des réalités pratiques,

et ne suscitent guere 1’espoir d’une portée pratique.

La justice, telle qu’évoquée par Platon, se présente comme idéaliste, détachée du
monde sensible, et donc sans portée immédiate dans la vie quotidienne. De ce fait, de
nombreux dilemmes continuent de miner la société contemporaine. Par exemple, la
corruption, source majeure d’injustice, promeut la médiocrité et le non-respect des valeurs
morales. Par surcroit, certains comportements au titre desquels on peut citer, en bonne place,
I’ethnocentrisme qui consiste a valoriser sa propre culture tout en négligeant celle des autres,
restent omniprésents. Au plan politique, I’injustice engendre des effets déléteres dans la
réalité sociale, étant souvent a I’origine de la décadence de certaines sociétés. Ce phénomeéne,
observé dans de nombreux pays, pourrait étre attribué a une mauvaise compréhension de la

conception platonicienne de la justice.

De son c6té, Nicolas Machiavel, dés la Renaissance, propose une nouvelle maniere de
concevoir la dictature. Selon la pensée machiavélienne, la dictature n’est pas nécessairement
une forme de gouvernance tragique. Lorsqu’elle est bien utilisée dans la gestion des affaires
publiques, elle peut étre légitimée. En d’autres termes, la dictature peut étre considérée
comme légale dans certaines circonstances, notamment lorsque I’intérét général est en péril.
Ainsi, il apparait qu’aucune société ne peut étre véritablement équitable, harmonieuse et
aspirer au bonheur civigue sans puiser dans les conceptions de ces deux penseurs, qui visent

la promotion d’une société stable.

Des lors, des interrogations se posent : quelle lecture pouvons-nous faire de la justice
platonicienne et de la dictature Iégale selon Machiavel ? Plus encore, la justice platonicienne
peut-elle constituer le fondement d’une harmonie sociale durable ? La dictature légale, chez

Machiavel, ne représente-t-elle pas une voie préparatoire vers le bonheur civique ?

Pour répondre a ces questions de recherche, nous adopterons une méthode dialectique.
I s’agira, dans un premier temps, de montrer les limites et les critiques superficielles souvent

adressees aux conceptions platoniciennes et machiavéliennes, a travers la méthode

225



Revue
Deuxiéme semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

sociocritique. Dans un second temps, nous utiliserons la méethode analytique qui consistera a
mettre en lumiére la portée réelle de la justice chez Platon et de la dictature légale chez

Machiavel, afin de mieux comprendre leur contribution possible a une société stable et juste.

I- Platon et Machiavel, des philosophes mal compris

1- La justice platonicienne, une conception catégorique

Selon Platon, I’étre humain se compose de trois parties : les besoins, le cceur et la
raison, qui correspondent a trois classes dans la société. Les premiers sont les paysans, les
artisans et les commercants, qui excellent dans la gestion de la vie domestique. Les deuxiémes
forment la classe des guerriers, chargés d’assurer la défense de la cité, animes qu’ils sont par
le désir de se distinguer par leur bravoure. Les troisiemes sont les philosophes, détenteurs du
savoir. Aux yeux de Platon, cette taxinomie des réles implique une hiérarchie sociale fondee
sur le rapport au savoir. Ainsi émerge sa conception de la justice : une société juste est celle
dans laquelle chacun (peuple, guerrier et philosophe) occupe la place qui lui revient

naturellement.

Cependant, cette vision n’aboutit pas nécessairement a la justice sociale, car elle peut
engendrer des formes d’injustice. Aristote, en revanche, distingue uniquement deux classes
sociales : les riches et les pauvres. Il reconnait a chacun une égale capacité a raisonner. Certes,
gouverner exige une grande rationalité, mais Aristote soutient que la rationalité collective
résulte de la somme des rationalités individuelles. C’est pourquoi, selon lui, le pouvoir doit
revenir aux pauvres, plus nombreux, et il se prononce en faveur de la démocratie. Cette
égalité dans 1’exercice de la raison implique naturellement une égalité des droits politiques.
Contrairement a Platon, Aristote rejette une division stricte et catégorique des citoyens, vu
qu’elle risquerait de générer de I’injustice. Il est donc préférable, selon lui, de laisser a chaque

individu la liberté d’accéder aux fonctions auxquelles il aspire.

Par ailleurs, la conception platonicienne de la justice semble, dans une certaine
mesure, se muer en injustice, car elle fige I’homme dans une position sociale immuable et nie
sa capacité a évoluer, a donner sens et consistance a son existence. C’est pourquoi, Lucien
Malson (1974, p. 1) affirme que ’homme, a la différence de 1’animal, est un étre en devenir.
Il écrit : « L’homme n’a pas de nature au sens propre ; il est une histoire, il est ce qu’il devient
au contact des autres ». Autrement dit, I’inachévement de I’homme est compensé par sa
capacité d’imitation et son désir d’évolution. Le condamner a une fonction statique est donc
une forme d’injustice, susceptible d’engendrer des troubles sociaux.

226



? Revue
Deuxiéme semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

Platon défend par ailleurs 1’aristocratie comme systéme politique idéal, c’est-a-dire le
gouvernement des meilleurs. Pour lui, cette forme de régime garantit une formation
rigoureuse et une gestion éclairée de la cité, par ses élites. Pourtant, I’aristocratie
platonicienne souffre d’incohérences, et tend a éloigner la cité de la réalité quotidienne des
citoyens. Elle privilégie I’intérét particulier au détriment de 1’intérét général. Diderot (1755, p.
116) met en garde contre cette dérive dans la réflexion suivante : « Celui qui n’écoute que sa
volonté particuliére est I’ennemi du genre humain ». L’aristocratie, en ce sens, favorise

I’égoisme et I’injustice.

De plus, Platon introduit, dans son modeéle politique, une hiérarchie des races : la race
d’or, la race d’argent et la race d’airain. Une telle classification est aujourd’hui obsoléte a la
lumiére de la Déclaration des Droits de 'Homme qui affirme 1’égalité et les droits
fondamentaux de tous les individus. Elle refléte une norme moderne d’égalité qui s’oppose
frontalement a la pensée platonicienne, jugée surannée. La modernité rejette les régimes
absolutistes au profit de régimes politiques mixtes ou chaque citoyen bénéficie des mémes
droits. L’autoritarisme de Platon repose sur la répression des libertés individuelles, une

posture que Karl Popper dénonce vigoureusement. Défenseur de la démocratie, Popper écrit :

Encore loin des concepts de bonne gouvernance, de Droit de I’Homme, d’Etat de
droit, de moralisation de la vie publique, de lutte contre la corruption, de
féminisme, de genre, de repartions équitables des biens de I’Etat, de Tribunal Pénal
International pour juger les gouvernants injustes, etc. Si Platon avait connu notre
démocratie, il n’aurait pas hésité a I’adopter. Il I’aurait sans doute marquée de son
génie et du sceau de son éthique, mais sa verve ne lui aurait pas été si hostile. Son
aristocratie, qu’il considére comme la meilleure des constitutions, fait droit & une
telle thése. Elle lui signifie qu’elle a droit de cité et qu’elle ne doit plus jamais en
étre spoliée. (D. Soro, 2011, p. 15)

Ainsi, toutes les formes de démocratie ne doivent pas étre rejetées. Elles ne conduisent pas
nécessairement a la décadence sociale. En somme, Platon a sans doute eu tort de condamner
la democratie, car celle-ci demeure aujourd’hui le fondement de la liberté d’expression, de la

justice sociale et de 1’égalité entre les citoyens.
2- Le mépris de ’immoralisme chez Machiavel

La pensée de Nicolas Machiavel a été 1’objet de nombreux débats, et ces polémiques
ont marqué toute 1’histoire de la pensée politique. Les critiques lui reprochent principalement
I’immoralisme qui imprégne [’ceuvre du Florentin. IIs interprétent la philosophie
machiavélienne comme un ensemble d’enseignements diaboliques qu’il faudrait rejeter

systématiquement, pour éviter toute forme de perdition morale. Dés lors, Machiavel est

227



? Revue
Deuxiéme semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

souvent présenté comme un prophéte du mal en politique. Considérons a ce propos les paroles
de Stéphane Bonnet (2003, p.316) selon qui « la raison d’Etat machiavélique, parce qu’elle fait
peu de cas de la conscience, refuse de reconnaitre la loi de Dieu, qui est le principe méme de
toute moralité ». Reginald Pole, cité par Claude Lefort (1972, p. 80-81.), renchérit en voyant
dans I’ceuvre de Machiavel un ouvrage « écrit de la main de Satan ». Cette critique s’appuie
sur une lecture de I’ceuvre machiavélienne percue comme dépourvue de toute forme de
morale. L’Eglise, en conséquence, ira jusqu’a traiter Machiavel d’horrible blasphémateur et
de méchant, car il remet en cause les lois divines et les fondements mémes de 1’autorité

ecclésiastique.

Cette critique vient du fait que Machiavel rompt avec les normes morales
traditionnelles qui avaient, jusque-1a, servi de socle a I’organisation politique et a la dignité
humaine. Son pessimisme a I’égard de la nature humaine 1’améne a rejeter la morale
religieuse. De sa plume froide et dénuée de toute considération éthique, il écrit : « Ce
pourquoi on doit remarquer que les hommes se doivent ou choyer ou anéantir, parce qu’ils se
vengent des offenses 1égeres, mais des graves, ils ne le peuvent ; en sorte que I’offense que
I’on fait & I’homme doit étre telle qu’on ne craigne pas la vengeance ». (N. Machiavel, 2000,
p.64) Ces propos apparaissent en effet contraires aux commandements des doctrines
religieuses, et c’est pourquoi ses €crits sont souvent considérés comme une perversion de
I’homme. Innocent Gentillet (Frédéric Il de PRUSSE, 1968, p. 215-216), dans une virulente
critique, écrit a ce sujet : « Voila la maxime et les raisons que ce malheureux athéiste a
vomies en ces beaux discours pour blamer et mettre en mépris la religion chrétienne, nous
mener a son athéisme, et nous dépouiller de toute religion, de la crainte de Dieu, de toute
conscience, foi et loyauté, qui nous sont enseignés par notre religion chrétienne ». Son
ouvrage Anti-Machiavel souligne I’impact délétére des maximes machiavéliennes sur les
commandements divins, et ce qu’elles impliquent : un détournement du chemin de la loyauté,
de la foi et de I’amour. Gentillet poursuit ensuite, en dénongant 1’absurdité et la dangerosité
de ces idées : « C’est merveille que ce vilain athéiste ose mettre chose si absurde en avant, et
qui est ¢loignée de toute expérience et vérité. Si ce qu’il dit était vrai, il s’ensuivrait que nul
prince chrétien ne pourrait résister aux princes paiens et infidéles. Mais les histoires anciennes
et modernes ne nous montrent-elles pas tout le contraire ? » (Frédéric Il de PRUSSE, 1968, p.
216-217)

228



Revue
Deuxiéme semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

En somme, les enseignements de Machiavel sont qualifiés de diaboliques et de
pernicieux. Claude Lefort (1972, p. 77) résume cette vision radicale en déclarant que « le
machiavélisme est le nom du mal. 1l est le nom donné a la politique en tant qu’elle est le mal
». Autrement dit, Machiavel rejette toute conception morale dans 1’exercice du pouvoir
politique. Il en découle que, selon cette logique, les chefs d’Etat deviennent amoraux et sans
scrupule. L’Etat devient ainsi un systéme fondé sur la domination implacable. Cet Etat « est
une ferme domination sur les peuples ; et cette raison d’Etat est la connaissance des moyens
propres a fonder, conserver et agrandir une telle domination et seigneurie » (M. Senellart,
1989, p. 4)

Dés lors, Machiavel passe pour le porte-parole des incrédules et du diable. La
politique, autrefois portée par I’idéal du Bien, se trouve désacralisée ; les valeurs morales qui
en faisaient la noblesse s’effacent. L’Eglise Catholique, l’Eglise Protestante, et méme certains
penseurs athées 1’accusent de prodiguer des conseils cyniques et déloyaux, au profit des

princes, au détriment des peuples et de I’humanité entiére.

Les penseurs religieux ne sont pas les seuls détracteurs de la conception
machiavélienne. Le florentin qui se voyait, lui-méme, comme un humaniste a subi le revers de
ses fréres d’ame. Ces penseurs reprochent a Machiavel son manque d’humanité, c'est-a-dire
son défaut d’ame, son dégoit pour I’espéce humaine. Cela est justifié par le fait que
Machiavel voit les hommes comme un moyen, mais jamais comme une fin. Il séme la terreur
et ’injustice a travers la violence dont son ceuvre fait la promotion. Lisons un extrait d’une
ceuvre de Frédéric II (1958, p. 169): « J’ose prendre la défense de I’humanité contre ce monstre
qui veut la détruire ; j’ose opposer la raison et la justice a I’iniquité et au crime ; et j’ai
hasardé mes réflexions sur le prince de Machiavel a la suite de chaque chapitre, afin que
I’antidote se trouva immédiatement auprés du poison ». Cet extrait explique la monstruosité
dont fait preuve I’ceuvre de Machiavel. Elle renvoie I’humain, si I’on peut le dire ainsi, a 1’état
de nature, c'est-a-dire a un animal sans foi ni loi, dénué de toute sensibilité. En ce sens, il
serait un poison pour les autres hommes et pour la société a laquelle il dit appartenir. Pierre
Menant (1977, p. 37), accentuant cette critique, écrit :

Les idées de Machiavel équivalent a une défaite de I’universel. Sa conception du
prince double, sa thématique obsédante de la violence indispensable, de la cruauté
salutaire ne sont logiquement et politiquement nécessaire qu’en raison des ¢léments
a partir desquels machiavel construit sa théorie : I’individu dépouillé des

prérogatives que la philosophie classique lui reconnaissait et 1’événement
inassimilable & ses yeux par les universels dont disposait son époque.

229



Revue
Deuxiéme semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

Par cette assertion, retenons la chose suivante : les philosophes humanistes sont en désaccord
avec la conception du florentin qui se dit, lui aussi humaniste alors que ses ceuvres prouvent le
contraire. Sa réelle conception se résume en trois étapes bien distinctes: tout d’abord
I’athéisme et la théorie du meurtre politique, ensuite I’appétit de puissance et 1’hypocrisie,
enfin I’assassinat délibéré et 1’égoisme. Parlant de cette maladie que le florentin a jetée sur
I’humanité, Montesquieu (1772, p. 21) écrit : « On a commence a se guérir du machiavélisme,

on s’en guérira tous les joursy.

- La justice platonicienne et la dictature légale chez Machiavel : deux
concepts au service de la stabilité sociale

1- La justice platonicienne comme garant de I’harmonie sociale

Engagé dans ’examen de la justice et de I’injustice a 1’échelle individuelle, le
philosophe grec décide d’élargir sa réflexion au niveau social. Il passe, ainsi, a la description
de la naissance de la cité idéale. En effet, une cité nait du fait que nul n’est autosuffisant. Elle
prend forme grace a la tolérance, au partage, au respect mutuel et a ’entente entre les hommes
qui, en raison de leurs désirs et de leurs besoins, cohabitent et travaillent en symbiose. Platon
(2016, 369) affirme, a cet effet, que : « La cité se forme parce que chacun de nous se trouve
dans I’incapacité de se suffire a lui-méme et manque de beaucoup de choses». Autrement dit,

la cité nait du besoin de I’autre et du bénéfice que 1’on retire de son aide.

Le modéle de cité présenté par Platon, modéle ou les hommes sont libres et heureux,
trouve son fondement dans la justice. A ce sujet, le philosophe soutient qu’aucune cité ne peut
atteindre le bonheur sans étre juste, car seule la justice régule favorablement les rapports
sociaux et permet aux citoyens de vivre dans ’unité et la cohésion. Selon Platon, la justice est
donc la condition premiére de toute vie sociale heureuse. C’est pourquoi il pose cette question
fondamentale & Thrasymaque, convaincu que la justice est le garant de tout équilibre social : «
Tu fais bien, mais fais-moi un plaisir de plus et dis-moi : crois-tu qu’une cité, une armée, une
bande de brigands ou de voleurs, ou toute autre association juste, pourrait réussir si ses
membres éetaient injustes les uns envers les autres ? » (Platon, 2016, 351d) Ainsi, la bonne
gestion de la cité requiert une organisation fondée essentiellement sur la justice. Or, pour
Platon, la justice consiste a attribuer a chacun une fonction conforme a ses capacités ou
aptitudes naturelles, développées par I’éducation. Les citoyens sont donc soumis a des
examens permettant d’identifier leurs talents innés. Leur réussite ou leur échec détermine la

classe dans laquelle ils exerceront leur fonction.

230



Revue
Deuxiéme semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

Dans cette perspective, Platon rejette toute forme de cumul des fonctions sociales. I
propose que I’homme suive le méme ordre que celui de 1’ame, appliqué a la cité. C’est
pourquoi Platon (2016, 435b) affirme : « L’homme juste ne sera en rien différent de la cité
juste, du point de vue de la forme de la justice ». Autrement dit, il existe une relation
d’indissociabilité entre 1’homme juste et la cité juste, car entre I’individu et la cité se

manifeste une forme d’isomorphisme.

La cité platonicienne est donc organisée selon une classification inspirée de la
structure naturelle de I’ame. Tout le monde ne peut exercer la méme fonction : « Il revient a
certains, par nature, de s’attacher a la philosophie et de gouverner la cité, tandis qu’il revient a
d’autres de ne pas s’y attacher et de suivre ceux qui gouvernent». (Platon, 2016, 474c) Ainsi,
selon leurs aptitudes naturelles, certains sont faits pour commander, d’autres pour obéir.
Aristote (1489, p.7) confirmera cette pensée en déclarant : « Quelques étres, du moment
méme qu’ils naissent, sont destinés, les uns a obéir, les autres a commander». Autrement dit,
la nature a disposé les étres de telle maniére que les uns dominent en raison de leurs

compétences, et les autres soient gouvernés.

Platon structure sa cité autour de trois classes hiérarchisées. En premier lieu, les
philosophes-rois, dont la fonction est de gouverner pour le bien de la cité. Ces individus se
distinguent par leur courage, leur mémoire, leur grandeur d’ame et, surtout, leur inclinaison
pour la sagesse. Grace a leur nature et a leur formation, ils sont les seuls a pouvoir mettre fin a
I’injustice, a la violence et a la corruption. En somme, les philosophes sont les seuls capables
d’endiguer les maux qui rongent la cité. A ce sujet, Platon (2016, 505a-505b) écrit

Tant que les philosophes ne seront pas rois dans les cités, ou ceux qu’on appelle
aujourd’hui rois et souverains ne seront pas vraiment et sérieusement philosophes ; tant
gue la puissance politique et la philosophie ne se rencontreront pas dans le méme sujet,
tant que les nombreuses matieres qui poursuivent actuellement I’un ou ’autre de ces buts

de facon exclusive ne seront mises dans I’impossibilité d’agir ainsi, il n’y a aura de
cesse, (...) aux maux des cités.

Les philosophes deviennent ainsi les médecins de la cité : ils veillent a sa santé et a son bon
fonctionnement. Mais, en complément de cette classe, Platon en prévoit une autre, dédiée a la

protection de la cité.

A la lumiére de la classe des philosophes, nous avons une deuxiéme classe qui est la
classe des gardiens ayant pour mission d’assurer la sécurité de la cité en vertu de leur aptitude

naturelle et leur éducation. De fagon précise, ils se consacrent a 1’art de la guerre, et leur ame

231



Revue
Deuxiéme semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

laisse apparaitre un principe qui n’est autre que 1’ardeur. Ils sont les détenteurs de la force

publique de la cité de Platon. C’est pourquoi, il exige que
S’ils doivent devenir tels que nous venons de dire, s’il ne faut pas qu’ils ménent leur vie
et soient logés selon certaines modalités particulieres. D’abord, nul bien ne sera la
possession privée d’aucun d’entre eux, sauf ce qui est de premiére nécessité ; ensuite,
aucun ne possedera d’habitation ou de cave telles que quiconque le souhaite ne puisse y
entrer. Quant aux commodités qui sont nécessaires a ces hommes, qui sont des athletes de
la guerre a la fois tempérants et courageux, que cela soit 1’objet d’une ordonnance des
autres citoyens qui leur alloueront en compensation de leur garde ce qu’il faut pour
traverser I’année, sans surplus ni manque. Qu’ils soient assidus aux syssities et qu’ils
vivent en communauté, comme ceux qui sont en expédition militaire. (Platon, 2016,
416b-417a)

Bien éduqués, les gardiens seront en mesure d’exercer efficacement leur fonction, sous

I’autorité des philosophes-rois dont ils sont les auxiliaires.

Enfin, la troisieme classe, celle des artisans, est chargée de la production et de la
gestion économique de la cité. Tempérants par nature, ils assurent les échanges, cultivent la
terre et détiennent les richesses matérielles nécessaires au fonctionnement de la cité. Grace a
eux, la force productive est garantie. Pour que la justice regne, chacun doit respecter la place

qui lui est assignée.

De méme que la cité juste, ’homme juste, selon Platon, doit refléter cette organisation
interne. Ce qui s’observe dans la cité doit également se retrouver dans I’ame. Celle-Ci est
divisée en trois parties, correspondant aux trois classes sociales suivantes : la raison (classe
dirigeante), le courage (classe des gardiens) et les appétits (classe des artisans). Si la
tempérance est la vertu des appétits, le courage est celle de la volonté et la sagesse, celle de la
raison. Ainsi, la justice consiste, dans la cité comme dans I’individu, a ce que chaque partie
accomplisse la tache qui lui revient. En ce sens, la cité idéale congue par Platon permet
I’instauration de la justice, non seulement au niveau collectif, mais aussi individuel. La
philosophie platonicienne ne se limite pas a une spéculation abstraite. Elle se veut une
réponse concreéte aux préoccupations humaines, cherchant 1’harmonie dans les rapports
sociaux. C’est pourquoi Platon propose un modéle de cité idéale, une république fondée sur la
justice, et destinée a corriger les dérives politiques de son temps. Il crut si fermement a la
possibilité de la réaliser qu’il entreprit plusieurs voyages a Syracuse pour tenter de convertir
les tyrans au gouvernement philosophique. David Musa Soro (2017, p.41) note a ce propos :
« Vers la fin de sa carriere, Platon ne put s’empécher de se rendre a nouveau a Syracuse pour

conduire les dirigeants dans la voie de I’exercice philosophique du pouvoir, cette deuxiéme

232



Revue
Deuxiéme semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

expérience ¢€tait d’autant plus intéressante que le pouvoir avait changé de mains : le tyran

Denys venait d’étre remplacé par un fils Liberal ».

Au niveau individuel, la cité idéale garantit la justice par I’harmonie entre les trois
parties de I’ame. Cette organisation tripartite est le reflet, a I’échelle de la cité, de la structure
intérieure de I’homme. Ainsi, les producteurs, les gardiens et les gouvernants incarnent
respectivement la tempérance, le courage et la sagesse. Cette correspondance permet une
définition objective de la justice ou chacun occupe une place conformément a sa nature et a
son éducation. Selon Platon, cette cité idéale doit étre dirigée par les philosophes-rois ou, a
défaut, par des aristocrates éclairés, tournés vers les ldées du monde intelligible. lls
¢élaboreront les meilleures lois possibles afin d’instaurer un ordre intérieur, permettant a
chaque citoyen de vivre une existence saine, authentique et juste. Ainsi, la cité idéale devient
véritablement une source d’instauration de la justice. En d’autres termes, il existe une
profonde harmonie entre 1’ordre moral et 1’ordre politique. Platon (2016, 434d-435b) le résume
ainsi :

Nous allons achever I’examen en fonction duquel nous avons pensé qu’il serait facile,
ayant entrepris dans un premier temps de contempler la justice dans quelque ensemble
plus vaste qui la contient, de saisir ensuite ce qu’elle est dans un seul individu. C’était de
plus notre opinion que cet ensemble plus vaste est la cité, et nous en avons donc fondé
une aussi parfaite que nous pouvions le faire, sachant pertinemment que la justice
existerait dans une cité qui serait bonne. Ce qui nous est apparu alors dans cet ensemble
plus vaste, transformeront-le vers I’individu, et si les deux s’accordent, tout ira bien. Si,

par contre, quelque chose de différent se manifeste dans 1’individu, nous ferons retour
vers la cité pour le mettre a I’épreuve.

En clair, la cité idéale favorise la promotion de la justice en mettant en lumiére la structuration

des vertus cardinales de I’individu et leur correspondance avec les classes sociales.

En conclusion, dans la cité idéale, la justice, selon Platon, est I’expression du bien
commun, aussi bien pour I’homme que pour la cité. En politique comme en morale, elle est la
valeur supréme a rechercher. Pour Platon, la justice est I’expression méme de la vérité : elle
constitue le principe et la loi de toute activité humaine. Ainsi, chaque partie de I’ame, comme
chaque classe de la cité, doit s’acquitter rigoureusement de la fonction qui lui est propre :

c’est 1a I’essence méme de la justice.

2- Ladictature selon Machiavel : entre nécessité politique et sauvegarde

de I’intérét général

233



? Revue
Deuxiéme semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

La politique concerne tout ce qui touche au bien commun. Elle désigne 1’ensemble des
pratiques relatives aux affaires publiques. Dans les faits, divers systemes politiques ont été
¢laborés pour gérer la société : ce sont les formes de pouvoir. Bien qu’ils différent, tous ces
pouvoirs visent une méme finalité : servir I’Etat. Parmi eux, on peut citer notamment la
démocratie, la monarchie, I’oligarchie, I’aristocratie et la tyrannie. Chaque systéme mentionné
possede ses propres caractéristiques et modalités d’exercice. Dans le cadre de cette réflexion,

nous nous concentrerons spécifiquement sur le cas de la dictature.

D’un point de vue étymologique, la dictature est définie comme « un régime politique
autoritaire, établi et maintenu par la violence, & caractére exceptionnel et illégitime ». ' En
d’autres termes, il s’agit d’un systéme politique arbitraire qui s’affranchit de la loi ou de la
constitution pour instaurer un pouvoir autocratique. Cette définition met en lumiére le
caractére exceptionnel de la dictature, une notion centrale dans notre analyse. Parler
d’exception, c’est entrer dans une compréhension plus profonde du phénoméne. En effet, au-
dela de son aspect arbitraire et coercitif, la dictature peut également étre envisagée sous un
autre angle, notamment en lien avec ’intérét général. C’est dans cette perspective que
Machiavel affirme que la dictature peut, dans certaines conditions, étre utilisée a bon escient.
Pour lui, il est possible d’instaurer une dictature légale, orientée vers la préservation de
I’intérét général. En d’autres termes, il s’agit d’un pouvoir exceptionnel, mis en place non
pour opprimer, mais pour servir le bien des gouvernés, et plus largement, celui de I’ensemble

du corps social.

Le projet politique machiavélien s’articule autour de 1’idée de sauvegarde de 1’Etat.
Dans cette optique, le bon gouvernant est celui qui veille a I’'intérét de chacun de ses
administrés. Pour que le bien commun soit effectivement partagé au sein de la société, 1’'usage
temporaire d’une dictature légale peut s’avérer nécessaire. Machiavel soutient que cette
autorité exceptionnelle est bénéfique, a condition qu’elle soit utilisée de maniere rationnelle et
dans le seul but de préserver I’ordre et la stabilité. Il écrit a ce sujet : « Tant que la dictature
fut décernée dans les formes légales, et qu’elle ne fut point usurpée par 1’autorité privée des
citoyens, cette institution fut le soutien de la République» (N. Machiavel, 2002, p. 45)
Autrement dit, la dictature 1égale, loin d’étre destructrice, peut constituer un véritable remede
pour la République. Machiavel (2002, p. 46) poursuit : « Tout ce qui suit les voies légales ne

peut jamais nuire. Si I’on examine la marche des événements durant les siécles ou subsista la

L https://fr.m.wikipedia.org. Consulté le 18/02/2025 & 16h55.

234


https://fr.m.wikipedia.org/

? Revue
Deuxiéme semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

République romaine, on verra que tous les dictateurs ne firent que lui rendre d’éminents
services. Et les raisons en sont de la derniere évidence». L’exemple romain auquel se référe
Machiavel n’est pas anodin. Rome, et plus largement 1’Italie, représentent pour lui un modele
politique. A travers cet exemple, il montre I’utilité de la force, en affirmant : « La force trouve

aisément les titres, mais les titres ne donnent point la force ». (N. Machiavel, 2002, p. 45)

Ainsi, selon Machiavel, la dictature devient nécessaire lorsque 1’intérét général est
menacé. Il précise d’ailleurs que le dictateur n’est nommé que pour une durée limitée, et que
son pouvoir ne dure que le temps des circonstances exceptionnelles qui ont justifié sa
nomination. C’est pourquoi Machiavel (2002, p. 46) affirme : « Le dictateur n’est nommé
que pour un temps limité, et sa puissance ne durait qu’autant que les circonstances qui
I’avaient créé». Cela signifie que la dictature 1égale est avant tout une mesure de salut public,
temporaire et encadrée. Contrairement aux dictatures arbitraires et durables, la dictature Iégale
définie par Machiavel confere au dictateur un pouvoir limité dans le temps et dans son champ
d’action, avec pour seul objectif la sauvegarde du bien commun. Il écrit a ce sujet : « Son
autorité consistait a pouvoir prendre, par lui-méme, toutes les mesures qu’il croyait
convenables dans le danger présent ; il n’avait besoin de consulter personne, et il pouvait

punir sans appel ceux qu’il considérait comme coupables ». (N. Machiavel, 2002, p. 46)

Cette limitation du pouvoir est, selon Machiavel, le fondement méme de la dictature
légale. Il ne suffit pas, en effet, d’instaurer un pouvoir fort ; encore faut-il qu’il repose sur des
garde-fous. Il est donc essentiel de restreindre le pouvoir du prince dans la mesure du
possible, afin d’éviter que cette dictature temporaire ne dégénere en tyrannie. Ce cadre permet
de garantir a la fois la protection de I’Etat et la préservation du bien commun. La limitation
s’applique également a la sauvegarde des institutions. Voici comment Machiavel (2002, p.

46) décrit cette conception :

Il ne pouvait rien faire qui pat porter atteinte au gouvernement établi, comme d'6ter leur
autorité au Sénat ou au peuple, et de renverser les anciennes institutions de la république
pour en établir de nouvelles ; de sorte que la courte durée de sa dictature, les limites dans
lesquelles son pouvoir était resserré, les vertus du peuple romain, le mettaient dans
I'impuissance de sortir des bornes de son autorité, et par la de nuire a I'Etat.

Cette citation illustre clairement que la dictature légale vise la sauvegarde du bien commun.
Dans des circonstances extraordinaires, il faut parfois des mesures exceptionnelles.
Cependant, méme dans 1’urgence, la dictature doit rester encadrée afin que sa force ne

devienne pas destructrice. C’est dans ce sens que Machiavel (2002, p. 46) affirme : « Il est

235



Revue
Deuxiéme semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

difficile qu’un Etat, sans un pareil ordre de choses, puisse se défendre contre les événements
extraordinaires ». Par événements extraordinaires, il entend toute situation menagant 1’ordre
¢établi et I’intérét général. Il conclut donc : « Il est nécessaire, parmi les institutions d’une

République, d’en avoir une semblable a la dictature ». (N. Machiavel, 2002, p. 46)

Ainsi, la transgression des lois peut parfois étre justifiée dans la quéte de I’intérét
général. Pour le penseur florentin, cette transgression s’inscrit dans la logique du pouvoir, ou
il faut parfois choisir entre le mal et le pire. Les décisions doivent alors viser le bien commun.
Machiavel (2002, p. 47) explique : « Ainsi, une république ne sera jamais parfaite si ses lois
n’ont point prévu tous les accidents, si elles n’ont point obvié a ceux qui pourraient survenir,
et enseigne les moyens de les diriger ». Autrement dit, une république court a sa perte si elle
ne prévoit pas des mécanismes d’exception dans ses institutions. L’exemple de César Borgia,
souvent évoqué par Machiavel, illustre cette idée. Grace a sa dictature, Borgia a réussi a
réformer la Romagne et & y établir un Etat de droit oU le bien commun était garanti. Ce
recours a la dictature légale a permis de sauver la communauté. Machiavel (2002, p. 47)
conclut ainsi : « Je conclus donc en disant que les républiques qui, dans les périls imminents,
ne peuvent recourir ni a un dictateur, ni a toute autre institution semblable, ne sauraient éviter
leur ruine ». Il montre ici toute I’importance d’une telle institution en cas de crise majeure.
Contrairement aux nombreuses dictatures illégitimes qui ont jalonné I’histoire de 1’humanité,
la dictature défendue par Machiavel se veut légitime, encadrée et orientée vers le bonheur

civigue.
Conclusion

Au terme de cette réflexion, il convient de retenir que la conception platonicienne de
la justice, tout comme la notion de dictature légale chez Machiavel, visent un méme objectif :
transformer une société injuste et miserable en une société juste, stable et ordonnée. Platon et
Machiavel, chacun a sa maniere, sont les fondateurs de doctrines philosophiques centrées sur

I’individu dans sa réalité concréte, en lien avec les exigences du vivre-ensemble.

La conception platonicienne de la justice tend a orienter la cité vers ’harmonie et la
cohésion sociale, en attribuant a chacun la fonction qui lui revient selon sa nature. De son
coté, Machiavel voit dans la dictature légale un outil nécessaire pour rétablir ’ordre et
garantir le bien commun, notamment dans les périodes de crise. Ainsi, bien que leurs
approches différent, Platon et Machiavel partagent une méme ambition : offrir a la société les

conditions politiques et morales de sa stabilité et de son épanouissement.

236



;? Revue
Deuxiéme semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

Bibliographie

ARISTOTE, 1489, Politique, Traduction de Barthelemy-Saint-Hilaire, Paris, Librairie
philosophique de Ladrange

BONNET Stéphane, 2003, Botero machiavélien ou I'invention de la raison d'Etat, Etudes
philosophiques /3 (n° 66), p. 315 - 329.

DIDEROT Denis, 1755, « Droit Naturel » In Encyclopédie, Paris.

FREDERIC 11, 1958, Réfutation du prince de Machiavel, ed. Ch. FLEISCHAUER, Genéve.
FREDERIC I1, 1968, Anti-Machiavel, ed. de C. Edward Rathé, Genéve, Droz.

LEFORT Claude, 1972, Le Travail et [ 'ceuvre Machiavel, Paris, Gallimard.

MACHIAVEL Nicolas, 2000, Le Prince, trad. Jean-Francois Balaudé, le livre de poche, LGF.

MACHIAVEL Nicolas, 2002, Discours sur la Premiére Décade de Tite-Live, Ed électronique
par Jean-Marie Tremblay, Québec.

MALSON Lucien, 1974, Dans Les Enfants Sauvages, Edition Broche.

MANENT Pierre, 1977, Naissance de la politique moderne : Machiavel, Hobbes Rousseau,
Paris, Payot.

MONTESQUIEU, 1993, De [’esprit des lois, Nourse, Flammarion.

PLATON, 2016, La République, traduction inédite et présentation par Georges Leroux
Flammarion, Edition corrigé mise a jour en 2016.

SENELLART Michel, 1989, Machiavélisme et raison d’Etat, Paris, PUF.

SORO David Mussa, 2017, Platon et René Descartes deux philosophes de [’action pratique.
Nouvelles Editions Balafons.

SORO Donissongui, 2011, La Bonne Gouvernance, Une Réhabilitation Universelle De
Platon, Revue Baobab : Numéro 8, p. 1-20.

237



