
Premier semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net      

 

117 
 

Le contexte géopolitique du Saloum au XIXe siècle face aux partisans du 

jihad, les exemples de Maba Diakhou Ba et d’El Hadj Abdoulaye Niasse 

Dr Babacar NIANE 

Université Iba Der Thiam de Thiès 

                                                     babacar.niane@univ-thies.sn 

Résumé: Une des recommandations phares de l’Islam, le jihad est un concept très usité dans 

l’enseignement arabo-islamique en Sénégambie. Il renvoie à plusieurs acceptions, d’où la 

question controversée autour de son interprétation. Au Sénégal, le précurseur du jihad, dans le 

sens de guerre sainte, fut, sans doute, Cheikh Omar Fouti Tall qui a brandi son sabre pour la 

cause de la religion musulmane afin de diffuser ses préceptes et de lutter contre les infidèles.  

       Le choix du sujet s’explique par cette tendance favorable au jihad qui sera reprise plus tard 

au Saloum dans les régions actuelles de Kaolack et de Kaffrine. Les promoteurs furent, 

successivement, Maba Diakhou Ba et El Hadj Abdoulaye Niasse. Si le premier était l’Almamy 

du Rip de par son action dynamique dans le Badibou, le deuxième était un combattant de la foi 

doublé d’un enseignant pédagogue qui a formé des générations et des générations après son 

installation dans cette région. Il était venu du Djolof accompagné de sa famille dans le but de 

soutenir l’Almamy. Alors, la problématique tourne autour du rôle joué par ces deux 

personnalités religieuses contre les autorités locales païennes et coloniales.  

Mots-clés : islam, enseignement, jihad, géopolitique, éducation 

 

Abstract : Jihad, one of Islam's key recommendations, is a much-used concept in Arab-Islamic 

teaching in Senegambia. It has several meanings, hence the controversy surrounding its 

interpretation. In Senegal, the precursor of jihad, in the sense of holy war, was undoubtedly 

Cheikh Omar Fouti Tall, who brandished his sword in the cause of the Muslim religion to spread 

its precepts and fight against the infidels.  

       The choice of subject is explained by this trend in favor of jihad, which would later be 

taken up in the Saloum, in what are now the regions of Kaolack and Kaffrine. The promoters 

were, successively, Maba Diakhou Ba and El Hadj Abdoulaye Niasse. While the former was 

the Almamy of Rip through his dynamic action in the Badibou, the latter was a fighter for the 

faith coupled with a pedagogical teacher who trained generations and generations after he 

settled in this region. He had come from Djolof with his family to support the Almamy. So, the 

issue revolves around the role played by these two religious figures against the pagan and 

colonial local authorities.  

 

 

 

 



Premier semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net      

 

118 
 

Introduction 

       L’enseignement arabo-musulman, en tant que vecteur de diffusion et de promotion de 

l’Islam au Saloum, a marqué de son empreinte indélébile ce territoire avec la création de foyers 

religieux traditionnels. Ceux-ci ont, ainsi, participé à la formation intellectuelle de plusieurs 

érudits du pays dont chacun a joué un rôle déterminant dans la construction de l’édifice 

islamique. Même si l’avènement de l’Islam au Sénégal remonte au XIe siècle ou bien avant 

cette période, la phase qui consiste à mener un activisme de conquête ou de résistance armée 

ne date que du XIXe siècle. Ce mouvement d’expansion islamique, dit jihad, a émergé en 

Sénégambie grâce à l’action dynamique de Cheikh Omar Fouti Tall considéré comme étant le 

premier porte-étendard de l’islam, en général, et du jihad, en particulier dans cette région. Cette 

nouvelle idéologie contribua, dans une large mesure, à façonner le mode de vie et la mentalité 

des Sénégalais. Ayant pris racine au Fouta Toro, le jihad aura, plus tard, ses ramifications au 

Saloum sous la houlette de Maba Diakhou Ba et de ses partisans et alliés.    

        Il est évident que, pendant le XIXe siècle, l’Islam a fait un bond extraordinaire au Saloum 

grâce à quelques sommités religieuses qui ont accepté de donner leurs vies pour faire face aux 

autorités locales païennes (ceddo) et coloniales dans le but de faire rayonner l’Islam. Il s’agit, 

entre autres, de Maba Diakhou, appelé l’Almamy du Rip et d’El Hadj Abdoulaye Niasse qui, 

sa vie durant, a consacré toute son énergie au service de la religion musulmane. Natif du Djolof, 

il rejoignit le Saloum accompagné de sa famille pour répondre à l’appel de Maba qui œuvrait 

pour l’islamisation, la pacification, la socialisation et la libération du Sénégal, en général, et de 

son Saloum natal, en particulier. En effet, cet ancien royaume du Sénégal, dirigé par Mbégane 

Ndour pendant la période médiévale et porté sur les fonts baptismaux avec la bénédiction de 

son marabout Saloum Souaré, a connu une vague de soulèvements révolutionnaires conduits 

par de paisibles talibés devenus de redoutables combattants de la foi en Dieu.     

         Le contexte géopolitique du Badibou (Rip), en tant que théâtre de certains mouvements 

socio-politiques, a favorisé le début des guerres saintes dans la zone.  Dès lors, la question qu’on 

se pose est de savoir quel est le rôle joué par ces deux personnalités religieuses dans deux fronts 

différents au Saloum ? Pour répondre à cette interrogation, une bibliographie spécialisée et 

généralisée a été consultée pour une meilleure documentation. Nous avons choisi d’analyser 

cette problématique en trois parties.  Nous tenterons, d’abord, de cerner la notion de jihad. Puis, 

nous nous pencherons sur le jihad de Maba au Saloum avant de terminer par celui d’El Hadji 

Abdoulaye Niasse dans la même région.     



Premier semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net      

 

119 
 

I. Le jihad : acceptions et positionnements 

1. Le jihad aux sens littéral et juridique du terme 

       Le jihâd est un concept religieux qui renvoie à des efforts physiques ou intellectuels pour 

restaurer la paix dans la société ou de redynamiser les principes de la religion musulmane. Il 

est le masdar (nom d’action) du verbe jâhada qui signifie : faire des efforts personnels, 

combattre dans le sentier d’Allah, œuvrer pour la face de Dieu, peiner durement pour ne citer 

que ceux-là. A en croire Ibn Abî Zayd al- Qayrawânî, le jihad est une obligation d’institution 

divine. C’est une obligation collective (fard kifaaya), car son accomplissement par certains en 

dispense les autres. Pour les Malékites, il est préférable de ne pas commencer les hostilités 

contre l’ennemi avant de l’avoir appelé à embrasser la religion d’Allah, à moins que l’ennemi 

n’ait pris l’initiative d’attaquer en premier. Dans le cas où l’ennemi n’attaque pas en premier, 

deux options s’offrent à lui : il se convertit à l’islam ou bien il paye la capitation (jizya), sinon 

on lui fera la guerre.1 

      En effet, le jihad, au sens littéral, est un croisement des notions de lutte et d’effort. Au sens 

juridique du terme, le jihad désigne l’ensemble des moyens ou efforts mis pour l’expansion de 

la religion musulmane de par sa foi, sa pratique, son enseignement, etc. C’est dans ce sens que 

Dr. Nabil at-Tayyib avance, dans son article « Comprendre le jihad », que « la notion de jihad 

recouvre globalement deux sens. Le premier est philologique et absolu : tout effort tendu vers 

un objectif bien déterminé. La seconde acception du jihad est contractée à travers 

l’enseignement juridique (al-fiqh) et la tradition historique musulmane : lutte armée pour 

répandre l’islam ou pour le défendre.2 

      Cette acception de lutte armée pour dire jihad est corroborée par maints arguments tirés du 

Saint Coran. Ainsi, Allah confirme : « Dieu a acheté aux croyants leur personne et leurs biens 

en échange du paradis tant qu’ils combattront pour Sa Cause. Ils tueront et seront tués... »3 

D’autres verset abondent encore dans le même sens. On peut en citer : « Dieu aime ceux qui 

combattent pour Sa Cause, en rangs serrés, tel un édifice compact »4 Parmi les hadiths ayant 

trait à cette activité religieuse, interrogé sur le meilleur des humains, le Prophète (PSL) disait : 

                                                           
1 Ibn Abî Zayd al-Qayrawânî, La Risâla d’ibn Abî Zayd al- Qayrawânî, Dâr al-fikr, Liban, 2002, traduction. Saïd 

al-Laham, p. 163 

2Nabil at-Tayyib, « Comprendre le Jihad », Al –Daawah, Magazine islamique, n° 18, Avril 2003, p. 19 
3 Coran, sourate at-Tawba (Le Repentir), verset 111 
4 Coran, sourate as-Saff (Le Rang), verset 4 



Premier semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net      

 

120 
 

« Le meilleur des humains est un croyant combattant pour la Cause de Dieu, y allant de sa 

personne et de ses biens, ensuite un croyant retiré dans un col de montagne, y adorant Dieu et 

épargnant aux gens ses méfaits ».5 D’autres hadiths font mention également du mérite du jihad 

et du martyr. Ainsi, nous pouvons en citer : « Il n’y a pas un homme qui serait entré au Paradis 

et aimerait revenir au monde bien qu’il n’y possède rien sauf le martyr qui souhaiterait revenir 

en ce bas monde pour être tué dix fois de suite étant donné de ce qu’il trouverait comme haute 

considération »6. Dans une autre version « Aucun de ceux qui entrent au Paradis ne désire 

retourner en ce monde au prix de toutes les richesses de la terre sauf le martyr. Il souhaite y 

revenir pour se faire tuer dix fois, vu l’honneur qui lui est décerné »7. Au Sénégal, le jihad n’est-

il pas analysé sous différents angles par les jurisconsultes ? 

 

2. Les idées controversées autour du jihad 

      Même si certains maîtres de l’enseignement arabo-islamique ont apprécié la nature du jihad 

en tant qu’instruction divine, d’autres l’ont déprécié avec des positions très particulières après 

le rappel à Dieu du Prophète. C’est, d’ailleurs, dans cette perspective que Cheikh Moussa 

Kamara a condamné le jihad après la mort du Prophète Muhammad. Il dit à ce propos : « Toutes 

les guerres dites saintes menées depuis la disparition du Prophète de l’islam ont été déclenchées 

par des hommes en ne voulant qu’assouvir leurs ambitions personnelles, réaliser des conquêtes 

en vue d’acquérir le pouvoir temporel, se faire célébrer et semer des troubles désastreux et 

tragiques. »8 Plus tard, Cheikh Ahmad Bamba Mbacké dira aux Français : « Vos propos selon 

lesquels je fais le jihad sont attestés. Je le fais au nom d’Allah, le Tout Puissant. Mais, je le fais 

par les sciences et la crainte révérencielle en étant adorateur et serviteur. Dieu en est témoin. »9 

        A partir de ces citations, nous pouvons avancer qu’il y a des défenseurs et des détracteurs 

du jihad, autrement dit, une tendance favorable et une tendance opposée au jihad, dans le sens 

de guerre sainte. Le Prophète Muhammad (PSL), au retour d’une de ses expéditions, annonça : 

« Nous voici revenus du jihad mineur pour nous livrer au jihad majeur. A ses compagnons qui 

                                                           
5 Hadith rapporté par Mouslim et Boukari, in La Voie du Musulman (Minhâj al-Musilm) de Abou Bakr Djaber al-

Djazaïr, traduit par Rima Ismael, Dar el-Fikr, Liban, 2004, p. 266 
6 Ibid, p.267 
7 Hadith rapporté par Mouslim, in La Voie du Musulman (Minhâj al-Musilm), op.cit, p. 267 
8 Cheikh Moussa Kamara, « Condamnation du jihad », représentation et traduction Amar Samb, Bulletin IFAN, 

Dakar, Série B, tome. 38, n° 1, 1976 
9 Cheikh Ahmad Bamba Mbacké, Yâ jumlatan qad thallalû, Dakar, sans date, p. 2 



Premier semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net      

 

121 
 

lui demandaient ce qu’est le jihad majeur, il répondit : celui du cœur ! »10 C’est, selon Eric 

Geoffroy, la lutte de l’homme contre ses passions.11 Alors, le combat dans la voie de Dieu est 

celui de lutter contre son ego. Quoiqu’il en soit, le jihad pourrait être scindé en deux catégories 

: al-Jihad al-Akbar ou grand jihad et al-jihad as-sagîr ou petit jihad. Ainsi, selon Sékou Sagna 

: « Le mot jihad est le nom d’action ou masdar du verbe arabe jâhada. Il implique, d’abord, la 

lutte contre l’âme ou jihâd an-Nafs et la lutte contre Satan ou jihad aš-Šaytân. A ce stade, le 

jihad s’adjuge à l’élatif akbar mis pour al-jihâd al akbar soit grand jihâd, c'est-à-dire un combat 

majeur, fondé sur l’ascétisme ou tasawwuf. Il implique, ensuite, la lutte contre les pécheurs 

(jihâd al-fussâq) et contre les agresseurs (jihâd al-Muharribîn). Dans ce cas, le jihad est qualifié 

de sagîr soit al-jihâd as- Sagîr ou petit jihad. Il se confond avec le terme qitâl et devient une 

lutte armée menée pour la cause de Dieu, soit al-jihad fî sabilillâh. Il est de ce fait une 

prescription divine et constitue, chemin faisant, le support et le fer de lance de la civilisation 

arabo-islamique. Le jihad demeure un sujet de controverses et une source de tendances »12 

      De surcroît, la deuxième catégorie appelée al-jihâd as-Sagîr ou petit jihad serait synonyme 

de lutte armée pour la cause de Dieu. Au sujet de ce type de jihad, on peut lire : « En tant que 

combat, le jihâd as-Sagîr apparaît comme fard kifâya. Ce qui revient à dire que lorsqu’il est 

accompli par une partie de la population, le reste en est dispensé. Mais, il y a lieu de préciser 

qu’il devient une obligation individuelle en cas d’agression et pour des croyants désignés par 

le souverain ou imâm al-Mujâhidîn. »13 S’agissant du jihâd as-Sagîr ou petit jihad, il est, d’après 

certains auteurs, soumis à des conditions multiples qu’on peut appeler piliers ou règles. 

 

3. Les conditions du jihad 

Comme toute obligation divine, le jihad comporte des piliers sur lesquels le 

mouvement de défense pour la cause d’Allah doit reposer pour sa validation. Il s’agit de : 

a- La bonne intention 

                                                           
10 Hadith rapporté par Bayhaqî in Jihâd et contemplation, p. 32 
11 Eric Geoffroy, Jihâd et contemplation, Vie et enseignement d’un soufi au temps des croisades, alBouraq, 

Beyrouth, 2003, p. 32 

12 Sékou Sagna, Contribution à l’étude de la notion de jihâd fî sabîlil-lâh support et fer de lance de la 

civilisation arabo-islamique, le cas du Sénégal. Dakar, Thèse de Doctorat d’Etat, Université Cheikh Anta Diop, 

Dakar, 1995/1996, p. 40 

13 Ibid, p. 41 



Premier semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net      

 

122 
 

La bonne intention doit animer tout acte dans l’islam. L’objectif du combattant de la 

foi en Dieu est de faire parvenir le verbe de Dieu le plus loin possible. Il doit faire de sorte 

que l’ordre divin soit au-dessus de toute autre chose. 

b - L’imâm 

Il est appelé ainsi ou Amîr al-Mûminîn (l’émir des croyants). Le jihad, comme l’atteste 

le Prophète ou les ouvrages jurisprudentiels, doit être accompli sous l’égide d’un 

souverain musulman qui a les qualités requises telles que savoir, piété, compétence. 

b- La préparation 

     Cette phase est une condition sine qua non pour la bonne marche du jihad. L’imam et ses 

lieutenants, c'est-à-dire ses hommes de confiance, doivent préparer le jihad minutieusement et 

dans l’opacité la plus totale. Ils doivent se doter en armes, munitions, hommes valeureux, dignes 

de foi et de confiance. Cette phase est soulignée par le Coran lorsque le Très-Haut dit : « 

Préparez contre ceux dont vous puissiez (disposer) comme arme.»14 

d- Le consentement des parents 

      Cette condition serait le propre des enfants ou celui dont les parents sont encore vivants. Le 

mujâhid (le combattant de la foi) doit auparavant obtenir l’autorisation et le consentement des 

parents sauf en cas d’invasion ou quand l’émir désigne l’homme pour le combat. 

e- L’obéissance à l’émir 

Le combattant doit obéir au souverain. S’il fait la guerre contre la volonté de ce dernier et 

meurt, sa mort serait hétérodoxe. Le prophète dit, à  cet égard, : « Quiconque désapprouve 

quelque chose de son émir, doit faire preuve d’endurance, car il n’y a pas d’homme qui s’écarte 

d’un empan de son émir et meurt ainsi, dont la mort soit conforme à l’Islam ». Après avoir 

décliné les différentes acceptions du jihad, les idées controversées autour du thème ainsi que 

ses conditions, nous allons aborder le jihad et Maba Diakhou au Saloum. 

 

II. Maba Diakhou Ba et le jihad au Saloum 

1. Les prémisses du jihad de Maba Diakhou 

                                                           
14 Coran, al-Anfâl, sourate 8, v. 60 



Premier semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net      

 

123 
 

     L’origine de ce personnage historique et religieux remonterait au Fouta Toro, le point de 

départ de la civilisation arabo-islamique au Sénégal et en Gambie. C’est dans cette perspective 

que Martin Klein écrivait : « Le père de Maba, Ndiogou Ba, recevra une éducation coranique, 

et comme de nombreux Toucouleurs de sa génération, quitte son pays (Fouta Toro) pour aller 

enseigner ailleurs. Il s’installe dans un royaume de la rive nord de la Gambie à qui ses dirigeants 

Mandingue ont donné le nom de Badibu et la minorité wolof celui de Rip.»15 Maba Diakhou 

Ba est né vers 1809 dans un milieu où l’enseignement coranique et l’éducation islamique 

occupaient le devant de la scène. Son père l’initia à l’enseignement coranique ainsi que ses 

frères avant de l’envoyer à Mbakol, plus précisément à l’école de Serigne Momar Mbaye de 

Longhor. C’est dans cette école de Mbakol que Maba Diakhou a appris le Coran par cœur avant 

d’entreprendre l’étude des matières religieuses et littéraires.  

        D’après la tradition orale, Maba Diakhou avait ouvert une école d’enseignement coranique 

et des sciences islamiques, d’abord, au Djolof auprès de ses oncles maternels pour enfin 

a v a n t  d e  revenir au Badidou sur instruction de sa famille paternelle. Après une prière 

d’Istikhâra16dont les augures semblaient positifs, Maba Diakhou, qui s’était déjà marié avec 

Maty Ndiaye, une nièce du roi de Djolof d’alors, l’appela ainsi que son frère, Mamour Ndari, 

pour les informer de sa décision de rentrer au bercail. Vu le manque de moyen de transport 

moderne, le retour était long et difficile. Il était interrompu par des temps de repos. Ils 

traversèrent le Cayor, le Baol et le Sine avant d’arriver au Rip. Le passage de Sine, dont le repos 

s’est passé exactement au village de Bikhol, a été décrite par Iba Der Thiam qui rapporte les 

propos d’un vieux sérère en ces termes : « Je ne me suis pas trompé, c’est bien toi que j’ai vu 

en rêve. Un grand destin t’attend, mon fils ! Tu auras un avenir marqué par des actions d’éclat 

qui perpétueront ton nom à travers les âges. Mais prends garde lorsque tu as une grandeur et 

puissance et n’attaque jamais au Sine, tu courrais alors un grand malheur. »17  

           Lors de son retour au Badibou, Diéréba Marone, le roi de cette zone marécageuse lui 

avait proposé le poste de Qadi du Rip que Maba Diakhou avait décliné au profit de 

l’enseignement islamique. Ainsi, pour suivre les traces de son père, il fonda son fameux village 

Keur Maba après des études achevées à Pire, puis à Longhor, petite localité du Mbakol auprès 

                                                           
15 Martin A. Klein, Ma Ba ou la résistance forcée à la conquête française en Sénégambie, édition. J.a, Paris, 1997, 

les Africains, T.VIII, p 173 
16 Invocation pour la consultation du sort 
17 Iba Der Thiam, Maba Diakhou, Almamy du Rip (Sénégal), NEA, Dakar, Abidjan, 1977, p. 19 



Premier semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net      

 

124 
 

de Momar Mbaye, le pieux et savant marabout.18 Son dévouement à l’enseignement est signalé 

par Martin A. Klein qui écrit : « Pendant la plus grande partie de sa vie, il enseigne le Coran. Il 

a la cinquantaine quand il embrasse la voie révolutionnaire.»19 Il importe de rappeler que 

l’enseignement de Maba Diakhou, qui était très suivi par les enfants de cette contrée, futurs 

soldats de son jihad, englobait à la fois les matières coraniques, religieuses et littéraires. Après 

avoir consacré une bonne partie de sa vie à l’enseignement arabo-islamique, Maba abandonna 

cette noble tâche tant recommandée par l’Islam au profit du jihad à partir de 1861. Il débuta 

dans son propre fief où le paganisme battait son plein.  

 

2. Rencontre entre Maba Diakhou et Cheikh Omar Fouti au Saloum  

     Le rôle de Maba dans l’œuvre islamique au Saloum dépassait l’enseignement et l’éducation. 

Le jihad, tant envisagé, ne fut déclaré que dix ans après celui de son maître spirituel, El Hadji 

Omar. Ce dernier l’avait initié à la Tijaniyya avant de le nommer comme représentant de cette 

tarîqa dans cette région du bassin arachidier.20 S’agissant des motivations du jihad de Maba 

Diakhou, Thierno Mountaga Tall rapporte ses propos en employant le nom de Hama Ba : « Ce 

milieu est une zone de mécréants et d’hypocrites. Je voudrais que vous me donniez l’ordre de 

déclarer le jihad. A Cheikh Omar de répondre : Attends que Balé Ndao, le bour (roi) actuel du 

Saloum soit décédé parce qu’il est impartial et très sincère et peut mettre en déroute tout 

attaquant. Ainsi, il lui donna sept pierres et lui ordonna de les garder minutieusement en lui 

disant : lorsque tu seras en mesure de les soulever, voilà un signe d’autorisation du jihad. Il 

l’initia au secret d’un des noms suprêmes d’Allah. C’est après dix ans qu’il fut en mesure de 

les soulever. »21 

       A en croire Iba Der Thiam, Cheikh Omar répond à Maba à la suite de son istikhâra 

(invocation pour consultation du sort) en disant : « Je sais que tu économises de l’argent pour 

aller à la Mecque. C’est une intention louable qui prouve la sincérité de ta foi et ta crainte en 

Dieu. Mais il est écrit que tu ne feras pas ce voyage de ton vivant. Peut-être ce privilège sera-t-

il accordé à l’un de tes petits enfants. Je sais aussi que tu nourris l’ambition de déclarer le jihâd 

dans le Rip. C’est ce destin-là qui est le tien, il m’a été révélé et je t’y encourage vivement. 

                                                           
18 Marie Casanova, Lat Dior le dernier souverain du Cayor, édition, Damel, Scia, Paris, 1976, p .35 

19 Martin A. Klein, op.cit, p. 173 
20 Mamadou Diouf, Le Kajoor au XIXe siècle, édition, Karthala, Paris, 1990, p. 231 
21 Cheikh Muhammad Muntaga Tall, al-Jawâhir wa ad-Durar fî sîra Cheikh El hadj Omar, Alburaq, Beyrouth, 

2005/1425h, p.  173 



Premier semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net      

 

125 
 

Cependant, n’oublie pas la règle prescrite par le Coran : « Pas de contrainte en matière de 

religion. » De plus, ne commence ta guerre sainte que lorsque la nouvelle de mes assauts contre 

les infidèles te sera parvenue d’Orient. Et pour guider tes premiers assauts, rappelle-toi surtout 

les premières paroles du Coran : Bâ et sîn. Si tu dois quitter le Saloum, ne t’attaque au Sine 

qu’en dernier ressort et lorsque les normes du jihâd seront effectivement remplies.»22 

      Selon toujours Iba Der Thiam, à Maba de répondre : « Ô mon maître, je n’ai aucune arme 

par laquelle je compte déclarer la guerre sainte contre les infidèles du Rip et du Saloum. C’est 

alors que Cheikh Omar lui répondit : enfin, pour réfréner ton énergie et ton impatience 

débordantes, prends ce pavé et emporte-le avec toi sur le dos de ton cheval. Lorsque tu sentiras 

capable de le hisser d’un seul coup au-dessus de la tête, tu sauras que le moment est venu 

d’ouvrir les hostilités avec ceux qui persécutent les croyants, manifestent leur hostilité à l’Islam 

et restent sourds à tes appels. Va maintenant, et que Dieu, son prophète et le cheikh Tijani te 

gardent. »23 En outre, pour Khassim Diakhaté, cette rencontre se caractérisait par les volets 

spirituel et politique. Il avance à cet égard : « Une rencontre de haute portée spirituelle et 

politique eut lieu pendant cette période entre Maba Diakhou et l’illustre chef religieux, El Hadj 

Omar Tall. Elle marque l’affiliation de Maba Diakhou à la confrérie de la Tidjaniyya et son 

initiation à la doctrine de la guerre sainte. »24 Cette rencontre a occasionné le jihad de Maba qui 

avait un impact considérable au Saloum. 

 

3. Déclenchement du Jihad de Maba et ses effets 

      L’année de passage d’El Hadj Omar au Saloum reste encore une date qui ne fait pas 

l’unanimité entre les chroniqueurs sénégalais, occidentaux et arabes. Boubacar Barry, faisant 

mention du jihad de Maba Diakhou, la situe vers 1850 et considère cette personnalité religieuse 

comme la force politique majeure dans la Sénégambie septentrionale à partir de 1863.25 Voilà, 

après un engagement déterminé pour la cause de l’Islam que Maba déclencha le jihad qui a 

secoué tout le territoire du Sénégal et de la Gambie. Le jihad de Maba, entamé dans l’année 

1861/1862, serait déclenché prématurément par rapport aux indications de son maître spirituel 

                                                           
22 Iba Der Thiam, op.cit, pp. 28-29 
23 Ibid, p. 29 

24 Khassim Diakhaté, Processus et impact de l’enracinement de la culture et de la civilisation islamique en 

Afrique de l’ouest : la contribution des six grandes figures ouest africaines, édition, IRCIA, 1996. p 325 

25 Boubacar Barry, La Sénégambie du XVe au XIXe siècle, Traite négrière, Islam, Conquête coloniale, 

L’Harmattan, Paris, 1988, p. 268 



Premier semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net      

 

126 
 

pour les raisons qui pourraient s’expliquer différemment. Pour certains, les innombrables 

oppressions de ceddo (païens) faisant le vol, le pillage, la razzia ou autres sur les musulmans 

seraient à l’origine du déclenchement précoce du jihad. Un des exemples patents est celui de 

Mat Diakher, fils du roi du Badibou qui avait enlevé la femme d’un musulman et, en signe de 

provocation, avait demandé à Maba Diakhou, par l’intermédiaire d’un émissaire26, de lui 

envoyer une vache pour célébrer ce mariage. Relatant cet événement, Thierno Ka écrit : « 

L’envoyé du Prince arriva à Kër Maba où il annonça la nouvelle au marabout du Badibou, Maba 

Jaxu. Celui-ci rentra dans sa case en proie à une grande colère. Il essaya de soulever le pavé 

donné par son Khalife, mais la force lui manqua. Il décida quand même de déclarer la guerre 

sainte contre le Royaume mandingue du Badibu. »27 

De telles oppressions ont permis à Khassim Diakhaté de dire : « L’expression et 

l’arrogance des souverains païens vis-à-vis des musulmans allaient décidément précipiter 

le déclenchement du Jihad, la guerre sainte de Maba Diakhou.»28 Pour certains, le jihad 

est déclenché dans le but de venger l’assassinat arbitraire de Samba Oumané Touré et 

Mandiaye Khorédia qui avaient formé un trio avec Ousmane Diop pour déclarer le jihad 

au Saloum avant l’avènement de Maba.29 Pour d’autres, le déclenchement du jihad de 

Maba trouverait son origine à la bataille de Nandjigui au cours de laquelle le maître de ce 

village, qui était très respecté et vénéré, fut tué arbitrairement avec beaucoup d’autres 

musulmans par le nouveau roi du Saloum, Koumba Ndama. Beaucoup d’autres furent 

emprisonnés. Ainsi, Maba Diakhou demanda aux musulmans du Saloum de racheter les 

prisonniers. 

      En tant que serviteur de l’Islam par le jihad et Almamy du Rip en 1864, Maba attaqua 

victorieusement le Djolof et contraignit le Bourba Djolof à aller se réfugier au Walo. 

Depuis ces attaques hors du Saloum, beaucoup de familles du Djolof, du Baol et du Cayor 

ont afflué vers l’almaniyya du Rip.30 Ces attaques ont également été à l’origine de 

l’irritation des Français qui ont mené une guerre sans merci contre Maba à Pathé Badiane 

le 30 novembre 1865. D’après Mamadou Diouf, grâce aux tactiques et soutien logistique 

                                                           
26 Martin A.Klein, op.cit, pp. 178-179 
27 Thierno Ka, Ecole de Pir Saniakhor : Histoire, Enseignement et Culture arabo-islamiques au Sénégal du XVIIe 

au XXe siècle, GIA, Dakar, 2002, p. 168 

28 Khassim Diakhaté, op.cit, p.325 
29 Martin A.Klein, op.cit, p.180 
30 Serigne Bachir Mbacké, op.cit, p. 



Premier semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net      

 

127 
 

de Lat Dior, l’armée française a essuyé une lourde défaite devant l’armée musulmane. Le 

gouverneur Pinet Laprade, commandant de ce contingent, a été grièvement blessé à 

l’épaule gauche.31 Enfin, l’activisme religieux de Maba prit fin lorsqu’il s’attaqua au Sine 

et fut tué à la bataille de Somb en 1867. En tant que proche allié de Maba Diakhou Ba, El 

Hadj Abdoulaye Niasse joua un rôle déterminent au Saloum. 

 

 

 

III. El Hadj Abdoulaye Niasse et le jihad au Saloum 

1. Le départ d’El Hadj Abdoulaye Niasse du Djolof   

     Né au Djolof en 184832 du calendrier grégorien, El Hadj Abdoulaye Niasse quitta son fief 

natal pour se rendre au Saloum. Mais, à en croire son petit-fils, Mouhamed Mahdy Ibrahima 

Niasse, il est né en 1840 à Bélé, un village du Djolof.33 Il a vécu avec ses deux parents pieux et 

dévots qui lui ont inculqué les valeurs cardinales dès le bas âge. Il fit ses humanités auprès de 

son père et mémorisa parfaitement le Saint Coran à l’âge de quinze ans. Il resta encore avec ses 

parents en leur vouant un respect scrupuleux. Selon Babacar Oumar Niang, arrière-petit-fils 

d’El Hadj Abdoulaye Niasse, il a très tôt mémorisé le Saint Coran auprès de son père avant 

d’entreprendre, par la suite, les études de la jurisprudence islamique conformément à la vieille 

tradition dans les foyers religieux. Pourtant, à l’époque, les talibés alliaient la plume et la pioche 

pour dire le travail intellectuel et manuel dans un contexte géopolitique marqué par une 

instabilité politico-sociale où les guerres, les attaques armées, l’insécurité et la famine 

régnaient.34 Son éducation et ses études furent assurées par son père jusqu’à l’âge de 18 ans. Ce 

fut à partir de ce moment qu’ils répondirent à l’appel de Maba Diakhou au Saloum, plus 

précisément dans le Rip, appelé Badibou par la population mandingue de la région. Il était déjà 

versé dans les sciences religieuses et dans les techniques de mémorisation du Livre Saint, dont 

il détenait également des connaissances très approfondies relatives à l’exégèse, et dans la 

médecine traditionnelle. Sa formation intellectuelle sera, plus tard, assurée, au Saloum, par son 

                                                           
31 Mamadou Diouf, op.cit, p. 320 
32 Pour sa date de naissance, différentes versions sont dégagées : 1838 ; 1840, 1844, 1845, 1848 
33 Mouhamed Mahdy Ibrahima Niasse, El hadj Abdoulaye Niasse Un saint homme exceptionnel, 2006, p. 2  
34 Babacar Niane, Baye Niasse, Un père du panafricanisme et figure emblématique de l’Islam, L’Harmattan, Dakar, 

2020, pp. 33-36  



Premier semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net      

 

128 
 

père, puis par d’autres marabouts-enseignants de haute envergure, à l’image de Matar Fa Ndiaye 

Niane.35  

      Même si son père fut toujours son maître au Saloum, il faut signaler que son oncle maternel, 

Ibrahima Kellel, a participé également à sa formation intellectuelle et à son éducation. C’est 

dans cette dynamique qu’Ibrahima Coly écrit : « Tout en accomplissant son devoir à la fois 

d’oncle et de parrain, Serigne Keleul initie son neveu aux sciences mystiques à partir de 1865 

dans le village de Niassène Walo. C’est aux côtés de celui-ci qu’El Hadj Abdoulaye Niasse fit 

ses premiers pas dans la voie de la Tidjaniyya. »36  

    Toutefois, Adriana Piga, Martin A. Klein et Ousmane Kane, pour ne citer que ceux-là, 

soutiennent le contraire. Pour eux, El Hadj Abdoulaye Niasse fut initié à la Tariqa tidiane au 

Saloum par Mamadou Diallo du Fouta Djalon. Ce fut ce dernier qui lui permit d’avoir une 

autorisation de transmettre le wird, mais à un nombre limité. Quoiqu’il en soit, dans la Tijaniyya, 

il existe deux sortes d’autorisation : l’autorisation absolue (Ijâza mutlaqa) et l’autorisation 

limitée (Ijâza muqayyada). Si cette assertion est avérée, El Hadj Abdoulaye Niasse aurait pris 

le wird tidiane de ce haut temple du savoir, originaire de la Guinée Conakry. Pour Piga, la 

Silsila37 d’El Hadj Abdoulaye Niasse débute par Cheikh Mamadou Diallo du Fouta Djalon, puis 

remonte à Cheikh El Hadj Oumar Tall.38 Si tel est le cas, il serait, sans conteste, son maître 

initiateur. Après avoir relaté l’histoire du départ d’El Hadj Abdoulaye Niasse du Djolof, nous 

allons aborder les causes relatives au déplacement de sa famille au Saloum. 

 2. Les causes du déplacement de la famille d’El Hadj Abdoulaye Niasse au Saloum 

        Beaucoup de chercheurs rapportent qu’El Hadj Abdoulaye Niasse serait venu au Saloum 

au début des années 1860 accompagné de son père, Muhammad Niasse, de son oncle Ibrahima 

Thiam Kellel et de certains membres de la famille. Ce fut réellement dans ce contexte 

géopolitique très tendu pendant lequel Maba Diakhou résistait contre l’oppression des ceddo 

du Badibou, appelé plus tard Rip, et la domination coloniale française.39 Si, pour certains, le 

départ a été négocié, pour d’autres, il a été forcé. De toute façon, la mesure semblerait être 

                                                           
35 Ibid 
36 Ibrahima Coly, El Hadj Abdoulaye Niass (1844-1922) du Djihad à l’accommodation à l’ordre colonial français, 

Mémoire de maîtrise département d’Histoire, Université Cheikh Anta Diop de Dakar, 2009-2010, p.39  

37 C’est la chaîne de transmission qui remonte jusqu’au Prophète Mohamed (PSL) 
38 Adriana Piga, Dakar et les Ordres soufis Processus socioculturel et développement urbain au Sénégal 

contemporain, L’Harmattan, Paris, 2002 
39 C’est l’actuel département de Nioro du Rip et quelques zones environnantes 



Premier semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net      

 

129 
 

contraignante si l’on tient compte de certains textes. Expliquant les causes du départ de son 

grand-père du Baol au Saloum, Serigne Bachir Mbacké écrit : « Lorsque Maba apparut au 

Saloum, mena la guerre contre les mécréants, les vainquit, les chassa et combattit les souverains 

du Djolof dont il ravagea le territoire en prêchant la religion, il ordonna à tous les musulmans, 

en général, et aux ulémas, en particulier, d’émigrer vers le Saloum. Il n’est d’ailleurs pas exclu 

que cet ordre leur fût donné pour éviter qu’ils ne fussent exposés à des actes de vengeance 

provenant des tiéddo. Toujours est-il que cet ordre n’en fut pas moins désapprouvé par certains 

grâce à l’état de paix existant entre eux et les souverains.  Ainsi émigrèrent-ils vers le Saloum 

à l’exception de ceux qui furent incapables d’effectuer le voyage. Laissant ces derniers seuls, 

le chef religieux contraignit leurs familles à regagner le Saloum.»40 

          Abondant quasiment dans le même sens, Ravane Mbaye dit « qu’en effet, nul ne pouvait 

ne pas répondre à l’appel de l’almamy Maba, particulièrement les habitants du Djolof qui allait 

être le théâtre des opérations militaires. Il ajoute en note infrapaginale que c’est ce qui, du reste, 

explique le séjour prolongé des parents de Cheikh Ahmadou Bamba au Saloum, à Porokhane 

précisément. »41 Abordant ce sujet, Paul Marty explique que le départ était catégoriquement 

forcé. Il dit à cet égard : « Au cours des invasions de l’almamy du Saloum, Maba, le grand 

agitateur de la Sénégambie, la région du Baol fut dévastée, Mballa Mbacké fut tué et Momar 

Anta Sali, son fils, fut déporté dans le Saloum, à Porokhane. Il y ouvrit des cours 

d’enseignement coranique qui furent bientôt très suivis et donna une instruction complète à tous 

ses enfants. Il devint le précepteur des enfants de Maba. »42 Parlant des villages fondés par des 

gens du Djolof appelés djolof-djolof, Thierno Ka cite Niassène, Taïba Niassène, Thiamène 

Waalo, Mbitéyène Waalo, Tawa Waalo, Keur Hamad Rokhi, Keur Hamad Asta, … 43 Mais, il 

faut ajouter encore Santhie Thiamène, Missirah Waalo, Nianguène Waalo, Keur Habibou, Keur 

Yoro Khodia pour ne citer que ceux-là. 

       Par ailleurs, Paul Marty avance aussi qu’El Hadj Abdoulaye Niasse a suivi au Rip son père 

qui émigrait du Djolof lors d’une grande famine locale.44 Cette idée est, plus tard, soutenue par 

d’autres auteurs à l’instar de Christian Coulon et de M. Simal qui l’affirme dans son mémoire 

de maîtrise intitulé : « Les Kaolackois face à l’administration coloniale de 1914 à 1939 ». Toutes 

                                                           
40 Serigne Bachir Mbacké, Minan al-Bâqî al-Qadîm fî sîra ash Shakh al- Khadîm, traduit par Khadim Mbacké : 

Les Bienfaits de l’Eternel ou la biographie de Cheikh Ahmad Bamba, Dakar, Imprimerie Saint Paul, 1995, p. 89 
41 Ravane Mbaye, Pensée et Action d’El hadj Malick Sy Le Grand Savant, alBouraq, Beyrouth, 2003, t. 1, p. 70  
42 Paul Marty, Etude sur l’Islam au Sénégal, Ernest Leroux, Paris, 1917, T.1, p. 223  
43 Thierno Ka, Ecole de Pir Saniakhor : Histoire, Enseignement et Culture arabo-islamiques au Sénégal du XVIIe 

au XXe siècle, GIA, Dakar, 2002, p.p182 -183 
44 Paul Marty, op.cit,  pp.136-141  



Premier semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net      

 

130 
 

les thèses relatives à ce point semblent être conciliées par celle d’Ousmane Kane, petit-fils d’El 

Hadj Abdoulaye Niasse du côté maternel, qui soutient que la période du Djihad de Maba 

correspond à une disette en Sénégambie. Cette situation entraîne d’importantes migrations vers 

le Saloum pour répondre à l’appel de Maba.45 Mais, en se conformant à la lettre de Maba 

Diakhou adressée au gouverneur français Pinet-Laprade pour expliquer les raisons de son 

expédition au Djolof, on pourrait avancer qu’une autre version s’accorde pour dire que Maba 

Diakhou y était dans le but de laver l’affront des marabouts qui subissaient des actes de pillage 

et des attaques perpétrées par l’aristocratie des tiéddos. Cette correspondance confirme : « Le 

motif qui m’a fait envahir le Djolof, c’est que les habitants vendaient les gens libres qui 

passaient chez eux, qu’ils prenaient leurs biens, enfin ne faisaient que commettre toutes sortes 

d’exactions, … »46  

         A en croire Abdou Karim Sarr, l’imam Maba Diakhou n’était pas très versé en 

jurisprudence islamique. Toutefois, il était un homme pieux et dévot. En relatant les documents 

des Archives Nationales du Sénégal, il nous fait comprendre que lorsque l’imam Maba Diakhou 

décida de mettre sur pied un état islamique au Saloum, sachant que l’arsenal intellectuel n’y 

était pas, il fit appel aux savants et penseurs islamiques du Djolof. Ils acceptèrent et répondirent 

à cet appel. C’est ainsi qu’il eut la possibilité de mettre sur pied un Etat islamique indépendant 

du système politique en place. Dès lors, il forma un nouveau gouvernement dont les rouages 

sont fondés sur les préceptes de l’Islam. L’éducation et l’enseignement arabo-islamiques furent 

assurés par Muhammad Niasse et la judicature ainsi que les règlements de conflit furent du 

domaine de Cheikh Mame Mor Anta Sali Mbacké. Les commandements de l’armée étaient sous 

la direction de Cheikh Birane Cissé.47 A la suite d’une formation intellectuelle solide, El Hadj 

Abdoulaye Niasse s’est enrôlé dans l’armée de Maba Diakhou pour mener le jihad.         

 

3. L’enrôlement d’El Hadj Abdoulaye Niasse dans l’armée de Maba Diakhou  

     Quelles que soient les raisons pour lesquelles la famille Niasse est arrivée au Saloum, ce fut 

en 1865/1866, pour certains historiens, la date à laquelle Muhammad Niasse ainsi que sa suite 

au Rip (Saloum), sur injonction de Maba Diakhou Ba, ont commencé à fréquenter son armée. 

                                                           
45 Ousmane Kane, « Shaikh Al- Islam Al- Hajj Ibrahim Niasse », Le Temps des marabouts, Paris, édition Karthala, 

1997, p. 301 
46 A N S, 13G318F.46. Lettre de Maba Diakhou au gouverneur le 29/04/1965 
47 Abdou Karim Sarr, at-Târikh as-Siyâsî li- al-Islâm fî as-Sinighâl, 1ère édition, 2015, p. 88 



Premier semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net      

 

131 
 

Il fonda son village Niassène où il décéda en 1867. Son épouse, Khadidiatou Thiam, très pieuse 

et très soumise à son mari, rendit l’âme quelques temps après et fut enterrée dans ce lieu 

historique de la famille Niasse. Ce village est situé à environ 20 km à l’ouest de Nioro du Rip, 

en souvenir au Niassène du Djolof. Épris de savoir et de justice, il continua l’œuvre de son père 

jusqu’à la date à laquelle il fonda Taïba Niassène pour se consacrer exclusivement à 

l’enseignement, à l’éducation et à la formation des talibés qui venaient de tous les horizons.  

         Par ailleurs, Muhammad Niasse était un combattant de la foi en Islam qui comptait au 

nombre des fidèles guerriers de Maba Diakhou jusqu’à sa mort survenue le 18 juillet 1867. 

C’était lors de la bataille de Somb au Sine devant l’armée du Bour Sine Coumba Ndoffène 

Diouf renforcée par le soutien logistique apporté par les Français. Dès lors, le flambeau fut, du 

coup, repris par son fils, El Hadj Abdoulaye Niasse que les proches appelaient affectueusement 

Maam Alaaji48. Ce dernier a combattu, au nom de la guerre sainte, du côté de Maba Diakhou et 

de celui de son fils Saèr Maty jusqu’en 1887 avant de se retirer au village de Taïba Niassène 

qu’il avait fondé. Les dates relatives à cette fondation restent encore imprécises.  Par contre, 

Mbaye Thiam, historien de formation, avance une autre date en disant à ce propos : « C’est dans 

ce contexte que El Hadj Abdoulaye Niass retourna au Sénégal et fonda vers 1899 le village de 

Taïba Niassène. »49 Même si son père, à un moment donné de l’histoire et après le décès de 

Maba, a jugé nécessaire d’abandonner le jihad au profit de l’enseignement arabo-islamique, son 

fils El Hadj Abdoulaye Niasse a préféré continuer le combat.50            

          Après la mort de Maba Diakhou à Somb, El Hadj Abdoulaye décida de soutenir Saer 

Maty Ba, son fils, dans le jihad jusqu’au début des années 1880. Il fut successivement le Cadi 

du père et du fils jusqu’à cette date. Mais, à la suite de quelques années de compagnonnage, il 

préféra, enfin, se retirer de la lutte armée au profit de l’éducation, de l’enseignement religieux 

et de l’agriculture dans son fameux village de Taïba Niassène. Ce retrait peut s’expliquer par 

différentes raisons. Pour certains, les partisans du djihad y seraient poussés par des ambitions 

personnelles en s’adonnant à une recherche effrénée du pouvoir et de l’avoir. C’est la raison 

pour laquelle certains détracteurs de cette idéologie, à l’instar de Cheikh Moussa Kamara, 

refusent de qualifier ces combats de guerres saintes parce que ne répondant pas à tous les 

                                                           
48 Expression wolof qui signifie grand-père El Hadj 
49 Mbaye Thiam, Cheikh el Islam El hadji Ibrahima Niass, Imam de la Faydatou al-Tidiania, s.d, p. 24 
50 Ibrahima Coly, op. cit, p. 24 



Premier semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net      

 

132 
 

critères. Dès lors, le jihad serait assimilé à des tueries, à des vengeances, à des assauts, à des 

règlements de compte ou autres.        

       Sûrement les raisons d’El Hadj Abdoulaye Niasse pourraient être motivées par la 

correspondance de Maba selon laquelle : « Le motif qui m’a fait envahir le Djolof, c’est que les 

habitants vendaient les gens libres qui passaient chez eux, qu’ils prenaient leurs biens, enfin ne 

faisaient que commettre toutes sortes d’exactions,  ... »51 Partant de cette situation qui prévalait 

à l’époque, Maba Diakhou défia l’autorité coloniale française pour sortir de son terroir qu’est 

le Saloum afin de faire une irruption au Djolof dans l’optique de répondre à l’appel lancé par 

les marabouts qui demandèrent son secours. Il invita la population de cette partie nord du pays 

à le rejoindre dans le dâr as-Salâm (cité de la paix) au Saloum pour éviter le dâr al-Harb (cité 

de la guerre). Dans les champs de bataille, son jihad se prouva à travers plusieurs théâtres 

d’opérations parmi lesquels on peut citer celui de la bataille de Pathé Badiane. On peut noter 

aussi la bataille de Somb en 1867 pendant laquelle Maba Diakhou fut tué. L’histoire a retenu 

qu’il fut un jeune dynamique, courageux et enthousiaste. A en croire son arrière-petit-fils, Hady 

Niasse, il faisait l’exégèse du Saint Coran aux vaillants soldats lors des expéditions militaires.52 

Sa bravoure et son haut niveau d’instruction sont relatés par Serigne Mbacké Bousso lorsqu’il 

composa cette élégie à son honneur : 

Qui assurera la relève de la Charia dans les écoles, dans les mosquées, en matière de gnose 

divine et par la plume ? 

Qui va résoudre les problèmes relatifs aux questions de l’enseignement religieux s’ils se 

présentent ? 

Oh El Hadj Abdoulaye, le courageux ! Celui qui était à l’image du lion le jour des combats.53  

        Ancien allié de Maba Diakhou Ba, El hadj Abdoulaye Niasse lutta âprement avec ce 

combattant de la foi contre les tiéddos et la colonisation française.     

 

Conclusion 

                                                           
51 A N S, 13G318F.46. Lettre de Maba Diakhou au gouverneur le 29/04/1965 
52 Muhammad Hady Niasse, El hadj Muhammad Khalifa Niasse Sâhib al-Basamât ar-Râsikha wa al-Karâmât al-

Khâlida, 2014/1435h, p. 7 
53 Serigne Mbacké Bousso, cité par Cheikh Hady Niasse, Muhammad Khalifa Niasse, Sâhib al-Basamât ar-

Râsikha wa al-Karâmât al-Khâlida, 1ère édition, 2014/1435h 



Premier semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net      

 

133 
 

Au terme de notre étude nous remarquons que l’enseignement arabo-islamique, présent en 

Afrique au Sud du Sahara et, particulièrement, au Sénégal, a laissé des empreintes indélébiles 

dans le passé historique et religieux des habitants ouest africains. Des centres religieux de 

grandes renommées ont été créés au Sénégal. On peut en citer l’école de Massamba Thiam au 

Fouta Toro, l’école de Cadi Amar Fall à Pire Saniakhor au Cayor, l’école de Mahram Mbacké 

dans le Djolof, l’école de Makhtar Ndoumbé Diop de Koki, l’école de Muhammad Bamba Sall 

de Bamba Modou dans le Saloum oriental pour ne citer que celles-là. 

      Par ailleurs, la formation de ces foyers d’enseignement islamique, d’éducation et de 

socialisation cherche à façonner la conscience citoyenne de ses récipiendaires à tous les 

niveaux. Ainsi, la révolution musulmane des Torodo, sous la houlette de Thierno Souleymane 

Bal et d’Almamy Abdoul Khadre Kane, avait pour intention de mettre fin au règne tyrannique 

des Déniankobés et à la mesure illégale dite mudd horma (tribut à payer aux maures) imposée 

par les maures aux habitants du Nord. Dans cette région, le jihad fut, ensuite, déclaré grâce à 

l’activisme de Cheikh Omar Fouti.  

Quelques années, plus tard, le flambeau fut porté par Maba Diakhou Ba à la suite des 

oppressions subites par les musulmans de sa localité Badibou dite Rip. L’exemple le plus patent 

est celui de l’enlèvement d’une épouse d’un musulman par Mat Diakhère, fils du roi Badibou 

et qui demandait à Maba de lui envoyer un bœuf pour convoler en noce avec son otage. A cela 

s’ajoute l’attaque arbitraire du roi du Saloum, Coumba Ndama au village de Nandjigui où plus 

de soixante personnes, qui avaient mémorisé le Coran, ont été tués. Alors, au regard de tous ces 

évènements, qui ont eu lieu au Saloum, Maba a décidé de brandir l’épée avec naturellement les 

bénédictions de son maître spirituel, Cheikh Omar Fouti. Son objectif était de faire flotter le 

drapeau de l’Islam à jamais dans le Rip afin de fonder une confédération musulmane ou 

l’Almamiyya du Saloum. 

Alors, pour réussir ce dessein ô combien important aux yeux de la religion musulmane, il fit 

appel à tous les érudits de l’Islam du Djolof, du Baol et d’ailleurs pour faire face aux autorités 

locales païennes et aux autorités coloniales françaises. Son mouvement a été renforcé par la 

famille d’El Hadj Abdoulaye Niasse qui était un héros, sans conteste, sur le plan religieux, 

militaire, tactique, pédagogique et juridique. Ce dernier combattit aux côtés de Maba jusqu’à 

sa mort en 1867 avant d’accompagner son fils, Saer Maty Ba. Plus tard, il se retira du champ 

de bataille pour se consacrer définitivement à l’enseignement arabo-islamique. Il mourut en 



Premier semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net      

 

134 
 

1922 laissant derrière lui un riche patrimoine religieux, humain, culturel, économique, politique 

et thérapeutique.    

 

 

 

 

 

                                                  Références bibliographiques 

 

 

al-Qayrawânî, Ibn Abî Zayd, La Risâla d’ibn Abî Zayd al- Qayrawânî, Liban, édition, Dâr al-

fikr, 2002, traduction. Saïd al-Laham 

at-Tayyib, Nabil, « Comprendre le Jihad », Al –Daawah, Magazine islamique, n° 18, Avril 

2003 

Barry Boubacar, La Sénégambie du XVe au XIXe siècle, Traite négrière, Islam, Conquête 

coloniale, Paris, édition, L’Harmattan, 1988 

Coly, Ibrahima, El Hadj Abdoulaye Niass (1844-1922) du Djihad à l’accommodation à l’ordre 

colonial français, Mémoire de maîtrise département d’Histoire, Université Cheikh Anta Diop 

de Dakar, 2009-2010  

Diakhaté, Khassim, Processus et impact de l’enracinement de la culture et de la civilisation 

islamique en Afrique de l’ouest : la contribution des six grandes figures ouest africaines, 

édition, IRCIA, 1996 

Diouf, Mamadou, Le Kajoor au XIXe siècle, Karthala, Paris,1990 

Geoffroy, Eric, Jihâd et contemplation, Vie et enseignement d’un soufi au temps des croisades, 

Beyrouth, édition. al- Bouraq, 2003 

Ka, Thierno, Ecole de Pir Saniakhor : Histoire, Enseignement et Culture arabo-islamiques au 

Sénégal du XVIIe au XXe siècle, GIA, Dakar, 2002 

Kamara, Cheikh Moussa, « Condamnation du jihad », représentation et traduction, Amar 

Samb, Bulletin IFAN, Dakar, Série B, tome. 38, n° 1, 1976 

Kane, Ousmane, « Shaikh Al- Islam Al- Hajj Ibrahim Niasse », Le Temps des marabouts, 

Karthala, Paris,1997 



Premier semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net      

 

135 
 

Klein, Martin A., Ma Ba ou la résistance forcée à la conquête française en Sénégambie. édition. 

J.a, Paris, 1997, les Africains, T.VIII 

Mbacké, Cheikh Ahmad Bamba, Yâ jumlatan qad thallalû, Dakar, sans date 

 

Mbacké, Serigne Bachir, Minan al-Bâqî al-Qadîm fî sîra ash Shakh al- Khadîm, traduit par 

Khadim Mbacké : Les Bienfaits de l’Eternel ou la biographie de Cheikh Ahmad Bamba, 

Imprimerie Saint Paul, Dakar,1995 

Mbaye, Ravane, Pensée et Action d’El hadj Malick Sy Le Grand Savant, al-Bouraq, Beyrouth, 

2003, t. 1 

Marty, Paul, Etude sur l’Islam au Sénégal, Ernest Leroux, Paris, 1917, T.1 

Niasse, Mouhamed Mahdy Ibrahima, El hadj Abdoulaye Niasse Un saint homme exceptionnel, 

2006 

Niane, Babacar, Baye Niasse, Un père du panafricanisme et figure emblématique de l’Islam, 

L’Harmattan, Dakar, 2020 

Niasse, Cheikh Hady, Muhammad Khalifa Niasse, Sâhib al-Basamât ar-Râsikha wa al-

Karâmât al-Khâlida, 1ère édition, 2014/1435h 

Piga, Adriana, Dakar et les Ordres soufis Processus socioculturel et développement urbain au 

Sénégal contemporain, L’Harmattan, Paris, 2002 

Sagna, Sékou, Contribution à l’étude de la notion de jihâd fî sabîlil-lâh support et fer de 

lance de la civilisation arabo-islamique, le cas du Sénégal, Thèse de Doctorat d’Etat, 

Université Cheikh Anta Diop, Dakar, 1995/1996 

Sarr, Abdou Karim, at-Târikh as-Siyâsî li- al-Islâm fî as-Sinighâl, 1ère édition, 2015 

Thiam, Iba Der, Maba Diakhou, Almamy du Rip (Sénégal), NEA, Dakar, Abidjan, 1977 

 Marie Casanova, Lat Dior le dernier souverain du Cayor, Damel, Scia, Paris, 1976 

Thiam, Mbaye, Cheikh el Islam El hadji Ibrahima Niass, Imam de la Faydatou al-Tidiania, 

s.d,  

Archives Nationales du Sénégal (ANS), 13G318F.46. Lettre de Maba Diakhou au gouverneur 

le 29/04/1965 

 

 

 



Premier semestre 2025                                http://www.Revuebaobab.net      

 

136 
 

 


