;? Revue
Premier semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

Le contexte géopolitique du Saloum au XIXe siécle face aux partisans du

jihad, les exemples de Maba Diakhou Ba et d’El Hadj Abdoulaye Niasse

Dr Babacar NIANE
Université Iba Der Thiam de Thiés
babacar.niane@univ-thies.sn

Résumé: Une des recommandations phares de I’Islam, le jihad est un concept trés usité dans
I’enseignement arabo-islamique en Sénégambie. Il renvoie a plusieurs acceptions, d’ou la
question controversée autour de son interprétation. Au Sénégal, le précurseur du jihad, dans le
sens de guerre sainte, fut, sans doute, Cheikh Omar Fouti Tall qui a brandi son sabre pour la
cause de la religion musulmane afin de diffuser ses préceptes et de lutter contre les infidéles.

Le choix du sujet s’explique par cette tendance favorable au jihad qui sera reprise plus tard
au Saloum dans les régions actuelles de Kaolack et de Kaffrine. Les promoteurs furent,
successivement, Maba Diakhou Ba et El Hadj Abdoulaye Niasse. Si le premier était I’ Almamy
du Rip de par son action dynamique dans le Badibou, le deuxi¢me était un combattant de la foi
doublé d’un enseignant pédagogue qui a formé des générations et des générations apres son
installation dans cette région. Il était venu du Djolof accompagné de sa famille dans le but de
soutenir I’Almamy. Alors, la problématique tourne autour du role joué¢ par ces deux
personnalités religieuses contre les autorités locales paiennes et coloniales.

Mots-clés : islam, enseignement, jihad, géopolitique, éducation

Abstract : Jihad, one of Islam's key recommendations, is a much-used concept in Arab-Islamic
teaching in Senegambia. It has several meanings, hence the controversy surrounding its
interpretation. In Senegal, the precursor of jihad, in the sense of holy war, was undoubtedly
Cheikh Omar Fouti Tall, who brandished his sword in the cause of the Muslim religion to spread
its precepts and fight against the infidels.

The choice of subject is explained by this trend in favor of jihad, which would later be
taken up in the Saloum, in what are now the regions of Kaolack and Kaffrine. The promoters
were, successively, Maba Diakhou Ba and El Hadj Abdoulaye Niasse. While the former was
the Almamy of Rip through his dynamic action in the Badibou, the latter was a fighter for the
faith coupled with a pedagogical teacher who trained generations and generations after he
settled in this region. He had come from Djolof with his family to support the Almamy. So, the
issue revolves around the role played by these two religious figures against the pagan and
colonial local authorities.

117



Revue
Premier semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

Introduction

L’enseignement arabo-musulman, en tant que vecteur de diffusion et de promotion de
I’Islam au Saloum, a marqué de son empreinte indélébile ce territoire avec la création de foyers
religieux traditionnels. Ceux-ci ont, ainsi, participé a la formation intellectuelle de plusieurs
érudits du pays dont chacun a joué un réle déterminant dans la construction de 1’édifice
islamique. Méme si I’avénement de 1’Islam au Sénégal remonte au Xle siécle ou bien avant
cette période, la phase qui consiste & mener un activisme de conquéte ou de résistance armée
ne date que du XIXe siecle. Ce mouvement d’expansion islamique, dit jihad, a émergé en
Sénégambie grace a I’action dynamique de Cheikh Omar Fouti Tall considéré comme étant le
premier porte-étendard de I’islam, en général, et du jihad, en particulier dans cette région. Cette
nouvelle idéologie contribua, dans une large mesure, a fagonner le mode de vie et la mentalité
des Sénégalais. Ayant pris racine au Fouta Toro, le jihad aura, plus tard, ses ramifications au

Saloum sous la houlette de Maba Diakhou Ba et de ses partisans et alliés.

Il est évident que, pendant le XIXe siecle, 1’Islam a fait un bond extraordinaire au Saloum
grace a quelques sommités religieuses qui ont accepté de donner leurs vies pour faire face aux
autorités locales paiennes (ceddo) et coloniales dans le but de faire rayonner 1’Islam. Il s’agit,
entre autres, de Maba Diakhou, appelé I’Almamy du Rip et d’El Hadj Abdoulaye Niasse qui,
sa vie durant, a consacré toute son énergie au service de la religion musulmane. Natif du Djolof,
il rejoignit le Saloum accompagné de sa famille pour répondre a 1’appel de Maba qui ceuvrait
pour I’islamisation, la pacification, la socialisation et la libération du Sénégal, en général, et de
son Saloum natal, en particulier. En effet, cet ancien royaume du Sénégal, dirigé par Mbégane
Ndour pendant la période médiévale et porté sur les fonts baptismaux avec la bénédiction de
son marabout Saloum Souaré, a connu une vague de soulévements révolutionnaires conduits

par de paisibles talibés devenus de redoutables combattants de la foi en Dieu.

Le contexte géopolitique du Badibou (Rip), en tant que théatre de certains mouvements
socio-politiques, a favorisé le début des guerres saintes dans la zone. Dés lors, la question qu’on
se pose est de savoir quel est le role joué par ces deux personnalités religieuses dans deux fronts
différents au Saloum ? Pour répondre a cette interrogation, une bibliographie spécialisée et
généralisée a été consultée pour une meilleure documentation. Nous avons choisi d’analyser
cette problématique en trois parties. Nous tenterons, d’abord, de cerner la notion de jihad. Puis,
nous nous pencherons sur le jihad de Maba au Saloum avant de terminer par celui d’El Hadji

Abdoulaye Niasse dans la méme région.

118



Revue
Premier semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

I. Le jihad : acceptions et positionnements
1. Le jihad aux sens littéral et juridique du terme

Le jihad est un concept religieux qui renvoie a des efforts physiques ou intellectuels pour
restaurer la paix dans la société ou de redynamiser les principes de la religion musulmane. I1
est le masdar (nom d’action) du verbe jahada qui signifie : faire des efforts personnels,
combattre dans le sentier d’Allah, ceuvrer pour la face de Dieu, peiner durement pour ne citer
que ceux-la. A en croire Ibn Abi Zayd al- Qayrawani, le jihad est une obligation d’institution
divine. C’est une obligation collective (fard kifaaya), car son accomplissement par certains en
dispense les autres. Pour les Malékites, il est préférable de ne pas commencer les hostilités
contre I’ennemi avant de 1’avoir appelé a embrasser la religion d’Allah, & moins que I’ennemi
n’ait pris I’initiative d’attaquer en premier. Dans le cas ou I’ennemi n’attaque pas en premier,
deux options s’offrent a lui : il se convertit a I’islam-ou bien il paye la capitation (jizya), sinon

on lui fera la guerre.’

En effet, le jihad, au sens littéral, est un croisement des notions de lutte et d’effort. Au sens
juridique du terme, le jihad désigne 1’ensemble des moyens ou efforts mis pour I’expansion de
la religion musulmane de par sa foi, sa pratique, son enseignement, etc. C’est dans ce sens que
Dr. Nabil at-Tayyib avance, dans son article « Comprendre le jihad », que « la notion de jihad
recouvre globalement deux sens. Le premier est philologique et absolu : tout effort tendu vers
un objectif bien déterminé. La seconde acception du jihad est contractée a travers
I’enseignement juridique (al-figh) et la tradition historique musulmane : lutte armée pour

répandre I’islam ou pour le défendre.?

Cette acception de lutte armée pour dire jihad est corroborée par maints arguments tirés du
Saint Coran. Ainsi, Allah confirme : « Dieu a acheté aux croyants leur personne et leurs biens
en échange du paradis tant qu’ils combattront pour Sa Cause. Ils tueront et seront tués... »°
D’autres verset abondent encore dans le méme sens. On peut en citer : « Dieu aime ceux qui
combattent pour Sa Cause, en rangs serrés, tel un édifice compact »* Parmi les hadiths ayant

trait a cette activité religieuse, interrogé sur le meilleur des humains, le Prophete (PSL) disait :

! Ibn Abi Zayd al-Qayrawani, La Risdla d’ibn Abi Zayd al- Qayrawani, Dar al-fikr, Liban, 2002, traduction. Said
al-Laham, p. 163

2Nabil at-Tayyib, « Comprendre le Jihad », Al -Daawah, Magazine islamique, n° 18, Avril 2003, p. 19
3 Coran, sourate at-Tawba (Le Repentir), verset 111
# Coran, sourate as-Saff (Le Rang), verset 4

119



Revue
Premier semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

« Le meilleur des humains est un croyant combattant pour la Cause de Dieu, y allant de sa
personne et de ses biens, ensuite un croyant retiré¢ dans un col de montagne, y adorant Dieu et
épargnant aux gens ses méfaits ».° D’autres hadiths font mention également du mérite du jihad
et du martyr. Ainsi, nous pouvons en citer : « Il n’y a pas un homme qui serait entré au Paradis
et aimerait revenir au monde bien qu’il n’y posséde rien sauf le martyr qui souhaiterait revenir
en ce bas monde pour étre tué dix fois de suite étant donné de ce qu’il trouverait comme haute
considération »®. Dans une autre version « Aucun de ceux qui entrent au Paradis ne désire
retourner en ce monde au prix de toutes les richesses de la terre sauf le martyr. Il souhaite y
revenir pour se faire tuer dix fois, vu I’honneur qui lui est décerné »’. Au Sénégal, le jihad n’est-

il pas analysé sous différents angles par les jurisconsultes ?

2. Les idées controversées autour du jihad

Méme si certains maitres de 1’enseignement arabo-islamique ont apprécié la nature du jihad
en tant qu’instruction divine, d’autres 1’ont déprécié avec des positions trés particuliéres apres
le rappel a Dieu du Prophete. C’est, d’ailleurs, dans cette perspective que Cheikh Moussa
Kamara a condamné le jihad apres la mort du Prophéte Muhammad. 11 dit & ce propos : « Toutes
les guerres dites saintes menées depuis la disparition du Prophéte de 1’islam ont ét¢ déclenchées
par des hommes en ne voulant qu’assouvir leurs ambitions personnelles, réaliser des conquétes
en vue d’acquérir le pouvoir temporel, se faire célébrer et semer des troubles désastreux et
tragiques. »® Plus tard, Cheikh Ahmad Bamba Mbacké dira aux Frangais : « Vos propos selon
lesquels je fais le jihad sont attestés. Je le fais au nom d’Allah, le Tout Puissant. Mais, je le fais

par les sciences et la crainte révérencielle en étant adorateur et serviteur. Dieu en est témoin. »°

A partir de ces citations, nous pouvons avancer qu’il y a des défenseurs et des détracteurs
du jihad, autrement dit, une tendance favorable et une tendance opposée au jihad, dans le sens
de guerre sainte. Le Prophete Muhammad (PSL), au retour d’une de ses expéditions, annonga :

« Nous voici revenus du jihad mineur pour nous livrer au jithad majeur. A ses compagnons qui

5 Hadith rapporté par Mouslim et Boukari, in La Voie du Musulman (Minhdj al-Musilm) de Abou Bakr Djaber al-
Djazair, traduit par Rima Ismael, Dar el-Fikr, Liban, 2004, p. 266

8 Ibid, p.267

" Hadith rapporté par Mouslim, in La Voie du Musulman (Minhdj al-Musilm), op.cit, p. 267

8 Cheikh Moussa Kamara, « Condamnation du jihad », représentation et traduction Amar Samb, Bulletin IFAN,
Dakar, Série B, tome. 38, n° 1, 1976

® Cheikh Ahmad Bamba Mbacké, Yd jumlatan gad thallalii, Dakar, sans date, p. 2

120



Revue
Premier semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

lui demandaient ce qu’est le jihad majeur, il répondit : celui du cceur ! »'° C’est, selon Eric
Geoffroy, la lutte de I’homme contre ses passions.* Alors, le combat dans la voie de Dieu est
celui de lutter contre son ego. Quoiqu’il en soit, le jihad pourrait étre scindé en deux catégories
: al-Jihad al-Akbar ou grand jihad et al-jihad as-sagir ou petit jihad. Ainsi, selon Sékou Sagna
: « Le mot jihad est le nom d’action ou masdar du verbe arabe jahada. 1l implique, d’abord, la
lutte contre 1’ame ou jikdd an-Nafs et la lutte contre Satan ou jikad as-Saytan. A ce stade, le
jihad s’adjuge a I’¢élatif akbar mis pour al-jihdad al akbar soit grand jihdd, c'est-a-dire un combat
majeur, fondé sur ’ascétisme ou tasawwuf. Il implique, ensuite, la lutte contre les pécheurs
(jihad al-fussaq) et contre les agresseurs (jihdd al-Muharribin). Dans ce cas, le jihad est qualifié
de sagir soit al-jihdd as- Sagir ou petit jihad. Il se confond avec le terme gital et devient une
lutte armée menée pour la cause de Dieu, soit al-jihad fi sabilillah. 11 est de ce fait une
prescription divine et constitue, chemin faisant, le support et le fer de lance de la civilisation

arabo-islamique. Le jihad demeure un sujet de controverses et une source de tendances »*2

De surcroit, la deuxiéme catégorie appelée al-jihdd as-Sagir ou petit jihad serait synonyme
de lutte armée pour la cause de Dieu. Au sujet de ce type de jihad, on peut lire : « En tant que
combat, le jihdd as-Sagir apparait comme fard kifdya. Ce qui revient a dire que lorsqu’il est
accompli par une partie de la population, le reste en est dispensé. Mais, il y a lieu de préciser
qu’il devient une obligation individuelle en cas d’agression et pour des croyants désignés par
le souverain ou imdm al-Mujahidin. »** S’agissant du jihdd as-Sagir ou petit jihad, il est, d’aprés

certains auteurs, soumis a des conditions multiples qu’on peut appeler piliers ou regles.

3. Les conditions du jihad

Comme toute obligation divine, le jihad comporte des piliers sur lesquels le

mouvement de défense pour la cause d’Allah doit reposer pour sa validation. Il s’agit de :

a- La bonne intention

10 Hadith rapporté par Bayhaqi in Jihad et contemplation, p. 32
1 Eric Geoffroy, Jihdd et contemplation, Vie et enseignement d’un soufi au temps des croisades, alBouraq,
Beyrouth, 2003, p. 32

12 Sékou Sagna, Contribution & l’étude de la notion de jihdd fi sabilil-léh support et fer de lance de la
civilisation arabo-islamique, le cas du Sénégal. Dakar, Thése de Doctorat d’Etat, Université Cheikh Anta Diop,
Dakar, 1995/1996, p. 40

13 Ibid, p. 41

121



Revue
Premier semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

La bonne intention doit animer tout acte dans 1’islam. L’objectif du combattant de la
foi en Dieu est de faire parvenir le verbe de Dieu le plus loin possible. Il doit faire de sorte

que I’ordre divin soit au-dessus de toute autre chose.

b - L’imam
Il est appelé ainsi ou Amir al-Mdminin (1I’émir des croyants). Le jihad, comme I’atteste
le Prophéte ou les ouvrages jurisprudentiels, doit étre accompli sous 1’égide d’un

souverain musulman qui a les qualités requises telles que savoir, piété, compétence.
b- La préparation

Cette phase est une condition sine qua non pour la bonne marche du jihad. L’imam et ses
lieutenants, c'est-a-dire ses hommes de confiance, doivent préparer le jihad minutieusement et
dans I’opacité la plus totale. lls doivent se doter en armes, munitions, hommes valeureux, dignes
de foi et de confiance. Cette phase est soulignée par le Coran lorsque le Tres-Haut dit : «

Préparez contre ceux dont vous puissiez (disposer) comme arme.»*
d- Le consentement des parents

Cette condition serait le propre des enfants ou celui dont les parents sont encore vivants. Le
mujahid (le combattant de la foi) doit auparavant obtenir 1’autorisation et le consentement des

parents sauf en cas d’invasion ou quand 1’émir désigne I’homme pour le combat.

e- L’obéissance a I’émir
Le combattant doit obéir au souverain. S’il fait la guerre contre la volonté de ce dernier et
meurt, sa mort serait hétérodoxe. Le prophete dit, a cet égard, : « Quiconque désapprouve
quelque chose de son émir, doit faire preuve d’endurance, car il n’y a pas d’homme qui s’écarte
d’un empan de son émir et meurt ainsi, dont la mort soit conforme a 1’Islam ». Aprés avoir

décliné les différentes acceptions du jihad, les idées controversées autour du théme ainsi que
ses conditions, nous allons aborder le jihad et Maba Diakhou au Saloum.

II. Maba Diakhou Ba et le jihad au Saloum

1. Les prémisses du jihad de Maba Diakhou

14 Coran, al-Anfil, sourate 8, v. 60

122



Revue
Premier semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

L’origine de ce personnage historique et religieux remonterait au Fouta Toro, le point de
départ de la civilisation arabo-islamique au Sénégal et en Gambie. C’est dans cette perspective
que Martin Klein écrivait : « Le pére de Maba, Ndiogou Ba, recevra une éducation coranique,
et comme de nombreux Toucouleurs de sa génération, quitte son pays (Fouta Toro) pour aller
enseigner ailleurs. Il s’installe dans un royaume de la rive nord de la Gambie a qui ses dirigeants
Mandingue ont donné le nom de Badibu et la minorité wolof celui de Rip.»*> Maba Diakhou
Ba est né vers 1809 dans un milieu ou I’enseignement coranique et 1’éducation islamique
occupaient le devant de la scéne. Son pére ’initia a ’enseignement coranique ainsi que ses
fréres avant de I’envoyer a Mbakol, plus précisément a 1’école de Serigne Momar Mbaye de
Longhor. C’est dans cette école de Mbakol que Maba Diakhou a appris le Coran par cceur avant

d’entreprendre 1’étude des maticres religieuses et littéraires.

D’apreés la tradition orale, Maba Diakhou avait ouvert une école d’enseignement coranique
et des sciences islamiques, d’abord, au Djolof aupres de ses oncles maternels pour enfin
avant de revenir au Badidou sur instruction de sa famille paternelle. Aprés une pricre
d’Istikhdra*®dont les augures semblaient positifs, Maba Diakhou, qui s’était déja marié avec
Maty Ndiaye, une niéce du roi de Djolof d’alors, I’appela ainsi que son frére, Mamour Ndari,
pour les informer de sa décision de rentrer au bercail. Vu le manque de moyen de transport
moderne, le retour était long et difficile. Il était interrompu par des temps de repos. Ils
traverserent le Cayor, le Baol et le Sine avant d’arriver au Rip. Le passage de Sine, dont le repos
s’est passé exactement au village de Bikhol, a été décrite par Iba Der Thiam qui rapporte les
propos d’un vieux sérere en ces termes : « Je ne me suis pas trompé, c’est bien toi que j’ai vu
en réve. Un grand destin t’attend, mon fils ! Tu auras un avenir marqué par des actions d’éclat
qui perpétueront ton nom a travers les ages. Mais prends garde lorsque tu as une grandeur et

puissance et n’attaque jamais au Sine, tu courrais alors un grand malheur. »*’

Lors de son retour au Badibou, Diéréba Marone, le roi de cette zone marécageuse lui
avait propos¢ le poste de Qadi du Rip que Maba Diakhou avait décliné au profit de
I’enseignement islamique. Ainsi, pour suivre les traces de son pére, il fonda son fameux village

Keur Maba apres des études achevées a Pire, puis a Longhor, petite localité du Mbakol aupres

15 Martin A. Klein, Ma Ba ou la résistance forcée d la conquéte francaise en Sénégambie, édition. J.a, Paris, 1997,
les Africains, T.VIIL, p 173

%8 Invocation pour la consultation du sort

1 Tba Der Thiam, Maba Diakhou, Almamy du Rip (Sénégal), NEA, Dakar, Abidjan, 1977, p. 19

123



Revue
Premier semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

de Momar Mbaye, le pieux et savant marabout. 8

Son dévouement a I’enseignement est signalé
par Martin A. Klein qui écrit : « Pendant la plus grande partie de sa vie, il enseigne le Coran. Il
a la cinquantaine quand il embrasse la voie révolutionnaire.»'® Il importe de rappeler que
I’enseignement de Maba Diakhou, qui était trés suivi par les enfants de cette contrée, futurs
soldats de son jihad, englobait a la fois les matiéres coraniques, religieuses et littéraires. Aprés
avoir consacré une bonne partie de sa vie a I’enseignement arabo-islamique, Maba abandonna

cette noble tache tant recommandée par 1’Islam au profit du jihad a partir de 1861. Il débuta

dans son propre fief ou le paganisme battait son plein.

2. Rencontre entre Maba Diakhou et Cheikh Omar Fouti au Saloum

Le r6le de Maba dans I’ceuvre islamique au Saloum dépassait I’enseignement et I’éducation.
Le jihad, tant envisagé, ne fut déclaré que dix ans apres celui de son maitre spirituel, EI Hadji
Omar. Ce dernier I’avait initi¢ a la Tijaniyya avant de le nommer comme représentant de cette
tariga dans cette région du bassin arachidier.?’ S’agissant des motivations du jihad de Maba
Diakhou, Thierno Mountaga Tall rapporte ses propos en employant le nom de Hama Ba : « Ce
milieu est une zone de mécréants et d’hypocrites. Je voudrais que vous me donniez I’ordre de
déclarer le jihad. A Cheikh Omar de répondre : Attends que Balé Ndao, le bour (roi) actuel du
Saloum soit décéd¢é parce qu’il est impartial et trés sinceére et peut mettre en déroute tout
attaquant. Ainsi, il lui donna sept pierres et lui ordonna de les garder minutieusement en lui
disant : lorsque tu seras en mesure de les soulever, voila un signe d’autorisation du jihad. Il
I’initia au secret d’un des noms suprémes d’Allah. C’est apres dix ans qu’il fut en mesure de

les soulever. »%!

A en croire Iba Der Thiam, Cheikh Omar répond a Maba a la suite de son istikhara
(invocation pour consultation du sort) en disant : « Je sais que tu économises de 1’argent pour
aller a la Mecque. C’est une intention louable qui prouve la sincérité de ta foi et ta crainte en
Dieu. Mais il est écrit que tu ne feras pas ce voyage de ton vivant. Peut-étre ce privilége sera-t-
il accordé a I’un de tes petits enfants. Je sais aussi que tu nourris I’ambition de déclarer le jihad

dans le Rip. C’est ce destin-1a qui est le tien, il m’a été révélé et je t’y encourage vivement.

18 Marie Casanova, Lat Dior le dernier souverain du Cayor, édition, Damel, Scia, Paris, 1976, p .35

19 Martin A. Klein, op.cit, p. 173

20 Mamadou Diouf, Le Kajoor au XIXe siécle, édition, Karthala, Paris, 1990, p. 231

2L Cheikh Muhammad Muntaga Tall, al-Jawdhir wa ad-Durar fi sira Cheikh El hadj Omar, Alburaq, Beyrouth,
2005/1425h, p. 173

124



Revue
Premier semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

Cependant, n’oublie pas la régle prescrite par le Coran : « Pas de contrainte en matiere de
religion. » De plus, ne commence ta guerre sainte que lorsque la nouvelle de mes assauts contre
les infideéles te sera parvenue d’Orient. Et pour guider tes premiers assauts, rappelle-toi surtout
les premiéres paroles du Coran : Ba et sin. Si tu dois quitter le Saloum, ne t’attaque au Sine

qu’en dernier ressort et lorsque les normes du jihad seront effectivement remplies.»?2

Selon toujours Iba Der Thiam, & Maba de répondre : « O mon maitre, je n’ai aucune arme
par laquelle je compte déclarer la guerre sainte contre les infideles du Rip et du Saloum. C’est
alors que Cheikh Omar lui répondit : enfin, pour réfréner ton énergie et ton impatience
débordantes, prends ce pave et emporte-le avec toi sur le dos de ton cheval. Lorsque tu sentiras
capable de le hisser d’un seul coup au-dessus de la téte, tu sauras que le moment est venu
d’ouvrir les hostilités avec ceux qui persécutent les croyants, manifestent leur hostilité a I’Islam
et restent sourds a tes appels. Va maintenant, et que Dieu, son prophéte et le cheikh Tijani te
gardent. »2 En outre, pour Khassim Diakhaté, cette rencontre se caractérisait par les volets
spirituel et politique. Il avance a cet égard : « Une rencontre de haute portée spirituelle et
politique eut lieu pendant cette période entre Maba Diakhou et I’illustre chef religieux, El Hadj
Omar Tall. Elle marque I’affiliation de Maba Diakhou a la confrérie de la Tidjaniyya et son
initiation a la doctrine de la guerre sainte. »** Cette rencontre a occasionné le jihad de Maba qui

avait un impact considérable au Saloum.

3. Déclenchement du Jihad de Maba et ses effets

L’année de passage d’El Hadj Omar au Saloum reste encore une date qui ne fait pas
I’unanimité entre les chroniqueurs sénégalais, occidentaux et arabes. Boubacar Barry, faisant
mention du jihad de Maba Diakhou, la situe vers 1850 et considere cette personnalité religieuse
comme la force politique majeure dans la Sénégambie septentrionale a partir de 1863.2° Voila,
apreés un engagement déterminé pour la cause de I’Islam que Maba déclencha le jihad qui a
secoué tout le territoire du Sénégal et de la Gambie. Le jihad de Maba, entamé dans I’année

1861/1862, serait déclenché prématurément par rapport aux indications de son maitre spirituel

22 Iba Der Thiam, op.cit, pp. 28-29
2 Ihid, p. 29

24 Khassim Diakhaté, Processus et impact de 1’enracinement de la culture et de la civilisation islamique en
Afrique de I’ouest : la contribution des six grandes figures ouest africaines, édition, IRCIA, 1996. p 325

% Boubacar Barry, La Sénégambie du XVe au XIXe siécle, Traite négriére, Islam, Conquéte coloniale,
L’Harmattan, Paris, 1988, p. 268

125



Revue
Premier semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

pour les raisons qui pourraient s’expliquer différemment. Pour certains, les innombrables
oppressions de ceddo (paiens) faisant le vol, le pillage, la razzia ou autres sur les musulmans
seraient a 1’origine du déclenchement précoce du jihad. Un des exemples patents est celui de
Mat Diakher, fils du roi du Badibou qui avait enlevé la femme d’un musulman et, en signe de
provocation, avait demandé a Maba Diakhou, par I’intermédiaire d’un émissaire?®, de lui
envoyer une vache pour célébrer ce mariage. Relatant cet événement, Thierno Ka écrit : «
L’envoyé¢ du Prince arriva a Kér Maba ou il annonga la nouvelle au marabout du Badibou, Maba
Jaxu. Celui-ci rentra dans sa case en proie a une grande colére. Il essaya de soulever le pavé
donné par son Khalife, mais la force lui manqua. Il décida quand méme de déclarer la guerre

sainte contre le Royaume mandingue du Badibu. »?’

De telles oppressions ont permis a Khassim Diakhaté de dire : « L’expression et
I’arrogance des souverains paiens vis-a-vis des musulmans allaient décidément précipiter
le déclenchement du Jihad, la guerre sainte de Maba Diakhou.»?® Pour certains, le jihad
est déclenché dans le but de venger 1’assassinat arbitraire de Samba Oumané Touré et
Mandiaye Khorédia qui avaient formé un trio avec Ousmane Diop pour déclarer le jihad
au Saloum avant I’avénement de Maba.?® Pour d’autres, le déclenchement du jihad de
Maba trouverait son origine a la bataille de Nandjigui au cours de laquelle le maitre de ce
village, qui était trés respecté et vénéré, fut tué arbitrairement avec beaucoup d’autres
musulmans par le nouveau roi du Saloum, Koumba Ndama. Beaucoup d’autres furent
emprisonnés. Ainsi, Maba Diakhou demanda aux musulmans du Saloum de racheter les

prisonniers.

En tant que serviteur de I’Islam par le jihad et Almamy du Rip en 1864, Maba attaqua
victorieusement le Djolof et contraignit le Bourba Djolof a aller se réfugier au Walo.
Depuis ces attaques hors du Saloum, beaucoup de familles du Djolof, du Baol et du Cayor
ont afflué¢ vers I’almaniyya du Rip.%° Ces attaques ont également été a I’origine de
I’irritation des Frangais qui ont mené une guerre sans merci contre Maba a Pathé Badiane

le 30 novembre 1865. D’aprés Mamadou Diouf, grace aux tactiques et soutien logistique

2 Martin A Klein, op.cit, pp. 178-179
2" Thierno Ka, Ecole de Pir Saniakhor : Histoire, Enseignement et Culture arabo-islamiques au Sénégal du XVIle

au XXe siecle, GIA, Dakar, 2002, p. 168

28 Khassim Diakhaté, op.cit, p.325
2 Martin A Klein, op.cit, p.180
30 Serigne Bachir Mbacké, op.cit, p.

126



Revue
Premier semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

de Lat Dior, I’armée francaise a essuyé une lourde défaite devant ’armée musulmane. Le
gouverneur Pinet Laprade, commandant de ce contingent, a été grievement blessé a
I’épaule gauche.® Enfin, ’activisme religieux de Maba prit fin lorsqu’il s’attaqua au Sine
et fut tué a la bataille de Somb en 1867. En tant que proche allié de Maba Diakhou Ba, El
Hadj Abdoulaye Niasse joua un rdle déterminent au Saloum.

I11. EI Hadj Abdoulaye Niasse et le jihad au Saloum
1. Le départ d’El Hadj Abdoulaye Niasse du Djolof

N¢é au Djolof en 184832 du calendrier grégorien, El Hadj Abdoulaye Niasse quitta son fief
natal pour se rendre au Saloum. Mais, a en croire son petit-fils, Mouhamed Mahdy Ibrahima
Niasse, il est né en 1840 a Bélé, un village du Djolof.>® Il a vécu avec ses deux parents pieux et
dévots qui lui ont inculqué les valeurs cardinales des le bas age. Il fit ses humanités aupres de
son pere et mémorisa parfaitement le Saint Coran a 1’age de quinze ans. Il resta encore avec ses
parents en leur vouant un respect scrupuleux. Selon Babacar Oumar Niang, arriére-petit-fils
d’El Hadj Abdoulaye Niasse, il a trés tot mémorisé le Saint Coran auprés de son pere avant
d’entreprendre, par la suite, les études de la jurisprudence islamique conformément a la vieille
tradition dans les foyers religieux. Pourtant, a I’époque, les talibés alliaient la plume et la pioche
pour dire le travail intellectuel et manuel dans un contexte géopolitique marqué par une
instabilité¢ politico-sociale ou les guerres, les attaques armées, 1’insécurité et la famine

t.34 Son éducation et ses études furent assurées par son pére jusqu’a I’age de 18 ans. Ce

régnaien
fut a partir de ce moment qu’ils répondirent a I’appel de Maba Diakhou au Saloum, plus
précisément dans le Rip, appelé Badibou par la population mandingue de la région. Il était d¢ja
vers€ dans les sciences religieuses et dans les techniques de mémorisation du Livre Saint, dont
il détenait également des connaissances trés approfondies relatives a I’exégese, et dans la

médecine traditionnelle. Sa formation intellectuelle sera, plus tard, assurée, au Saloum, par son

31 Mamadou Diouf, op.cit, p. 320

32 Pour sa date de naissance, différentes versions sont dégagées : 1838 ; 1840, 1844, 1845, 1848

3 Mouhamed Mahdy Ibrahima Niasse, El hadj Abdoulaye Niasse Un saint homme exceptionnel, 2006, p. 2

34 Babacar Niane, Baye Niasse, Un pére du panafricanisme et figure emblématique de [’Islam, .’ Harmattan, Dakar,
2020, pp. 33-36

127



Revue
Premier semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

pere, puis par d’autres marabouts-enseignants de haute envergure, a I’image de Matar Fa Ndiaye

Niane.%

Méme si son pére fut toujours son maitre au Saloum, il faut signaler que son oncle maternel,
Ibrahima Kellel, a participé également a sa formation intellectuelle et a son éducation. C’est
dans cette dynamique qu’Ibrahima Coly écrit : « Tout en accomplissant son devoir a la fois
d’oncle et de parrain, Serigne Keleul initie son neveu aux sciences mystiques a partir de 1865
dans le village de Niassene Walo. C’est aux cotés de celui-ci qu’El Hadj Abdoulaye Niasse fit

ses premiers pas dans la voie de la Tidjaniyya. »%®

Toutefois, Adriana Piga, Martin A. Klein et Ousmane Kane, pour ne citer que ceux-la,
soutiennent le contraire. Pour eux, El Hadj Abdoulaye Niasse fut initié a la Tariga tidiane au
Saloum par Mamadou Diallo du Fouta Djalon. Ce fut ce dernier qui lui permit d’avoir une
autorisation de transmettre le wird, mais a un nombre limité. Quoiqu’il en soit, dans la Tijaniyya,
il existe deux sortes d’autorisation : I’autorisation absolue (/jdza mutlaga) et 1’autorisation
limitée ([jaza mugayyada). Si cette assertion est avérée, El Hadj Abdoulaye Niasse aurait pris
le wird tidiane de ce haut temple du savoir, originaire de la Guinée Conakry. Pour Piga, la
Silsila®" d’El Hadj Abdoulaye Niasse débute par Cheikh Mamadou Diallo du Fouta Djalon, puis
remonte a Cheikh El Hadj Oumar Tall.®® Si tel est le cas, il serait, sans conteste, son maitre
initiateur. Apres avoir relaté I’histoire du départ d’El Hadj Abdoulaye Niasse du Djolof, nous

allons aborder les causes relatives au déplacement de sa famille au Saloum.

2. Les causes du déplacement de la famille d’El Hadj Abdoulaye Niasse au Saloum

Beaucoup de chercheurs rapportent qu’El Hadj Abdoulaye Niasse serait venu au Saloum
au début des années 1860 accompagné de son pere, Muhammad Niasse, de son oncle Ibrahima
Thiam Kellel et de certains membres de la famille. Ce fut réellement dans ce contexte
géopolitique tres tendu pendant lequel Maba Diakhou résistait contre 1’oppression des ceddo
du Badibou, appelé plus tard Rip, et la domination coloniale frangaise.®® Si, pour certains, le

départ a été négocié, pour d’autres, il a été forcé. De toute fagon, la mesure semblerait étre

% Ibid
% Tbrahima Coly, EI Hadj Abdoulaye Niass (1844-1922) du Djihad a I’accommodation a I’ordre colonial frangais,

M¢émoire de maitrise département d’Histoire, Université Cheikh Anta Diop de Dakar, 2009-2010, p.39

37 C’est la chaine de transmission qui remonte jusqu’au Prophéte Mohamed (PSL)

3 Adriana Piga, Dakar et les Ordres soufis Processus socioculturel et développement urbain au Sénégal
contemporain, L’Harmattan, Paris, 2002

39 C’est actuel département de Nioro du Rip et quelques zones environnantes

128



Revue
Premier semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

contraignante si I’on tient compte de certains textes. Expliquant les causes du départ de son
grand-pére du Baol au Saloum, Serigne Bachir Mbacké écrit : « Lorsque Maba apparut au
Saloum, mena la guerre contre les mécréants, les vainquit, les chassa et combattit les souverains
du Djolof dont il ravagea le territoire en préchant la religion, il ordonna a tous les musulmans,
en général, et aux ulémas, en particulier, d’émigrer vers le Saloum. Il n’est d’ailleurs pas exclu
que cet ordre leur flit donné pour éviter qu’ils ne fussent exposés a des actes de vengeance
provenant des tiéddo. Toujours est-il que cet ordre n’en fut pas moins désapprouvé par certains
grace a 1’état de paix existant entre eux et les souverains. Ainsi émigrérent-ils vers le Saloum
a I’exception de ceux qui furent incapables d’effectuer le voyage. Laissant ces derniers seuls,

le chef religieux contraignit leurs familles a regagner le Saloum.»*°

Abondant quasiment dans le méme sens, Ravane Mbaye dit « qu’en effet, nul ne pouvait
ne pas répondre a I’appel de I’almamy Maba, particulierement les habitants du Djolof qui allait
étre le théatre des opérations militaires. Il ajoute en note infrapaginale que c’est ce qui, du reste,
explique le séjour prolongé des parents de Cheikh Ahmadou Bamba au Saloum, a Porokhane
précisément. »*! Abordant ce sujet, Paul Marty explique que le départ était catégoriquement
forcé. 11 dit a cet égard : « Au cours des invasions de I’almamy du Saloum, Maba, le grand
agitateur de la Sénégambie, la région du Baol fut dévastée, Mballa Mbacké fut tué¢ et Momar
Anta Sali, son fils, fut déport¢ dans le Saloum, a Porokhane. Il y ouvrit des cours
d’enseignement coranique qui furent bient6t tres suivis et donna une instruction compléte a tous
ses enfants. I1 devint le précepteur des enfants de Maba. »*? Parlant des villages fondés par des
gens du Djolof appelés djolof-djolof, Thierno Ka cite Niasséne, Taiba Niasséne, Thiamene
Waalo, Mbitéyeéne Waalo, Tawa Waalo, Keur Hamad Rokhi, Keur Hamad Asta, ... 3 Mais, il
faut ajouter encore Santhie Thiamene, Missirah Waalo, Nianguéne Waalo, Keur Habibou, Keur

Yoro Khodia pour ne citer que ceux-la.

Par ailleurs, Paul Marty avance aussi qu’El Hadj Abdoulaye Niasse a suivi au Rip son pére
qui émigrait du Djolof lors d’une grande famine locale.* Cette idée est, plus tard, soutenue par
d’autres auteurs a I’instar de Christian Coulon et de M. Simal qui I’affirme dans son mémoire

de maitrise intitulé : « Les Kaolackois face a I’administration coloniale de 1914 a 1939 ». Toutes

40 Serigne Bachir Mbacké, Minan al-Bagqi al-Qadim fi sira ash Shakh al- Khadim, traduit par Khadim Mbacké :
Les Bienfaits de I’Eternel ou la biographie de Cheikh Ahmad Bamba, Dakar, Imprimerie Saint Paul, 1995, p. 89
41 Ravane Mbaye, Pensée et Action d’El hadj Malick Sy Le Grand Savant, alBouraq, Beyrouth, 2003, t. 1, p. 70
42 Paul Marty, Etude sur I’Islam au Sénégal, Ernest Leroux, Paris, 1917, T.1, p. 223

3 Thierno Ka, Ecole de Pir Saniakhor : Histoire, Enseignement et Culture arabo-islamiques au Sénégal du XVIle
au XXe siecle, GIA, Dakar, 2002, p.p182 -183

4 Paul Marty, op.cit, pp.136-141

129



Revue
Premier semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

les theses relatives a ce point semblent étre conciliées par celle d’Ousmane Kane, petit-fils d’El
Hadj Abdoulaye Niasse du c6té maternel, qui soutient que la période du Djihad de Maba
correspond a une disette en Sénégambie. Cette situation entraine d’importantes migrations vers
le Saloum pour répondre a I’appel de Maba.*® Mais, en se conformant a la lettre de Maba
Diakhou adressée au gouverneur frangais Pinet-Laprade pour expliquer les raisons de son
expédition au Djolof, on pourrait avancer qu’une autre version s’accorde pour dire que Maba
Diakhou y était dans le but de laver 1’affront des marabouts qui subissaient des actes de pillage
et des attaques perpétrées par 1’aristocratie des tiéddos. Cette correspondance confirme : « Le
motif qui m’a fait envahir le Djolof, c’est que les habitants vendaient les gens libres qui
passaient chez eux, qu’ils prenaient leurs biens, enfin ne faisaient que commettre toutes sortes

d’exactions, ... »*

A en croire Abdou Karim Sarr, 'imam Maba Diakhou n’était pas trés versé¢ en
jurisprudence islamique. Toutefois, il était un homme pieux et dévot. En relatant les documents
des Archives Nationales du Sénégal, il nous fait comprendre que lorsque I’'imam Maba Diakhou
décida de mettre sur pied un état islamique au Saloum, sachant que 1’arsenal intellectuel n’y
¢tait pas, il fit appel aux savants et penseurs islamiques du Djolof. IIs acceptérent et répondirent
a cet appel. C’est ainsi qu’il eut la possibilité de mettre sur pied un Etat islamique indépendant
du systeme politique en place. Dés lors, il forma un nouveau gouvernement dont les rouages
sont fondés sur les préceptes de 1’Islam. L’éducation et I’enseignement arabo-islamiques furent
assurés par Muhammad Niasse et la judicature ainsi que les reglements de conflit furent du
domaine de Cheikh Mame Mor Anta Sali Mbacké. Les commandements de 1’armée étaient sous
la direction de Cheikh Birane Cissé.*’ A la suite d’une formation intellectuelle solide, El Hadj

Abdoulaye Niasse s’est enrdlé dans I’armée de Maba Diakhou pour mener le jihad.

3. L’enrolement d’El Hadj Abdoulaye Niasse dans ’armée de Maba Diakhou

Quelles que soient les raisons pour lesquelles la famille Niasse est arrivée au Saloum, ce fut
en 1865/1866, pour certains historiens, la date a laquelle Muhammad Niasse ainsi que sa suite

au Rip (Saloum), sur injonction de Maba Diakhou Ba, ont commenceé a fréquenter son armée.

5 Ousmane Kane, « Shaikh Al- Islam Al- Hajj Ibrahim Niasse », Le Temps des marabouts, Paris, édition Karthala,
1997, p. 301

4 AN S, 13G318F.46. Lettre de Maba Diakhou au gouverneur le 29/04/1965

47 Abdou Karim Sarr, at-Tarikh as-Siyasi li- al-Islam fi as-Sinighdl, 1ére édition, 2015, p. 88

130



Revue
Premier semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

11 fonda son village Niasséne ou il décéda en 1867. Son épouse, Khadidiatou Thiam, trés pieuse
et trés soumise a son mari, rendit I’ame quelques temps apres et fut enterrée dans ce lieu
historique de la famille Niasse. Ce village est situ¢ a environ 20 km a 1’ouest de Nioro du Rip,
en souvenir au Niasséne du Djolof. Epris de savoir et de justice, il continua ’ceuvre de son pére
jusqu’a la date a laquelle il fonda Taiba Niasséne pour se consacrer exclusivement a

I’enseignement, a I’éducation et a la formation des talibés qui venaient de tous les horizons.

Par ailleurs, Muhammad Niasse était un combattant de la foi en Islam qui comptait au
nombre des fidéles guerriers de Maba Diakhou jusqu’a sa mort survenue le 18 juillet 1867.
C’¢était lors de la bataille de Somb au Sine devant I’armée du Bour Sine Coumba Ndofteéne
Diouf renforcée par le soutien logistique apporté par les Frangais. Dés lors, le flambeau fut, du
coup, repris par son fils, El Hadj Abdoulaye Niasse que les proches appelaient affectueusement
Maam Alaaji*®. Ce dernier a combattu, au nom de la guerre sainte, du coté de Maba Diakhou et
de celui de son fils Saér Maty jusqu’en 1887 avant de se retirer au village de Taiba Niasséne
qu’il avait fondé. Les dates relatives a cette fondation restent encore imprécises. Par contre,
Mbaye Thiam, historien de formation, avance une autre date en disant a ce propos : « C’est dans
ce contexte que El Hadj Abdoulaye Niass retourna au Sénégal et fonda vers 1899 le village de
Taiba Niasséne. »*® Méme si son pére, a un moment donné de I’histoire et aprés le décés de
Maba, a jugé nécessaire d’abandonner le jihad au profit de I’enseignement arabo-islamique, son

fils E1 Hadj Abdoulaye Niasse a préféré continuer le combat.>

Apres la mort de Maba Diakhou a Somb, El Hadj Abdoulaye décida de soutenir Saer
Maty Ba, son fils, dans le jihad jusqu’au début des années 1880. 1l fut successivement le Cadi
du pére et du fils jusqu’a cette date. Mais, a la suite de quelques années de compagnonnage, il
préféra, enfin, se retirer de la lutte armée au profit de I’éducation, de 1’enseignement religieux
et de I’agriculture dans son fameux village de Taiba Niasséne. Ce retrait peut s’expliquer par
différentes raisons. Pour certains, les partisans du djihad y seraient poussés par des ambitions
personnelles en s’adonnant & une recherche effrénée du pouvoir et de I’avoir. C’est la raison
pour laquelle certains détracteurs de cette idéologie, a I’instar de Cheikh Moussa Kamara,

refusent de qualifier ces combats de guerres saintes parce que ne répondant pas a tous les

8 Expression wolof qui signifie grand-pére El Hadj
49 Mbaye Thiam, Cheikh el Islam El hadji Ibrahima Niass, Imam de la Faydatou al-Tidiania, s.d, p. 24
%0 Ibrahima Coly, op. cit, p. 24

131



Revue
Premier semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

criteres. Des lors, le jihad serait assimilé a des tueries, a des vengeances, a des assauts, a des

réglements de compte ou autres.

Strement les raisons d’El Hadj Abdoulaye Niasse pourraient &étre motivées par la
correspondance de Maba selon laquelle : « Le motif qui m’a fait envahir le Djolof, ¢’est que les
habitants vendaient les gens libres qui passaient chez eux, qu’ils prenaient leurs biens, enfin ne
faisaient que commettre toutes sortes d’exactions, ... »°* Partant de cette situation qui prévalait
a I’époque, Maba Diakhou défia ’autorité coloniale francaise pour sortir de son terroir qu’est
le Saloum afin de faire une irruption au Djolof dans I’optique de répondre a I’appel lancé par
les marabouts qui demandeérent son secours. Il invita la population de cette partie nord du pays
a le rejoindre dans le ddr as-Saldm (cité de la paix) au Saloum pour éviter le dar al-Harb (cité
de la guerre). Dans les champs de bataille, son jihad se prouva a travers plusieurs théatres
d’opérations parmi lesquels on peut citer celui de la bataille de Pathé Badiane. On peut noter
aussi la bataille de Somb en 1867 pendant laquelle Maba Diakhou fut tué. L histoire a retenu
qu’il fut un jeune dynamique, courageux et enthousiaste. A en croire son arricre-petit-fils, Hady
Niasse, il faisait I’exégése du Saint Coran aux vaillants soldats lors des expéditions militaires.>?

Sa bravoure et son haut niveau d’instruction sont relatés par Serigne Mbacké Bousso lorsqu’il

composa cette élégie a son honneur :

Qui assurera la reléve de la Charia dans les écoles, dans les mosquées, en matiere de gnose

divine et par la plume ?

Qui va résoudre les problemes relatifs aux questions de [’enseignement religieux s’ils se

présentent ?
Oh El Hadj Abdoulaye, le courageux ! Celui qui était a I'image du lion le jour des combats.*

Ancien alli¢ de Maba Diakhou Ba, El hadj Abdoulaye Niasse lutta aprement avec ce

combattant de la foi contre les tiéddos et la colonisation francaise.

Conclusion

L ANS, 13G318F.46. Lettre de Maba Diakhou au gouverneur le 29/04/1965

2 Muhammad Hady Niasse, El hadj Muhammad Khalifa Niasse Sahib al-Basamdt ar-Rasikha wa al-Karamat al-
Khalida, 2014/1435h, p. 7

% Serigne Mbacké Bousso, cité par Cheikh Hady Niasse, Muhammad Khalifa Niasse, Sdhib al-Basamdt ar-
Rasikha wa al-Kardmat al-Khalida, 1% édition, 2014/1435h

132



;? Revue
Premier semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

Au terme de notre étude nous remarquons que 1’enseignement arabo-islamique, présent en
Afrique au Sud du Sahara et, particulierement, au Sénégal, a laissé des empreintes indélébiles
dans le passé historique et religieux des habitants ouest africains. Des centres religieux de
grandes renommées ont été créés au Sénégal. On peut en citer I’école de Massamba Thiam au
Fouta Toro, 1’école de Cadi Amar Fall a Pire Saniakhor au Cayor, 1’école de Mahram Mbacké
dans le Djolof, I’école de Makhtar Ndoumbé Diop de Koki, I’école de Muhammad Bamba Sall

de Bamba Modou dans le Saloum oriental pour ne citer que celles-la.

Par ailleurs, la formation de ces foyers d’enseignement islamique, d’éducation et de
socialisation cherche a fagonner la conscience citoyenne de ses récipiendaires a tous les
niveaux. Ainsi, la révolution musulmane des Torodo, sous la houlette de Thierno Souleymane
Bal et d’Almamy Abdoul Khadre Kane, avait pour intention de mettre fin au régne tyrannique
des Déniankobés et a la mesure illégale dite mudd horma (tribut a payer aux maures) imposée
par les maures aux habitants du Nord. Dans cette région, le jihad fut, ensuite, déclaré grace a

I’activisme de Cheikh Omar Fouti.

Quelques années, plus tard, le flambeau fut porté par Maba Diakhou Ba a la suite des
oppressions subites par les musulmans de sa localité Badibou dite Rip. L’exemple le plus patent
est celui de I’enlévement d’une épouse d’un musulman par Mat Diakhere, fils du roi Badibou
et qui demandait a Maba de lui envoyer un beeuf pour convoler en noce avec son otage. A cela
s’ajoute 1’attaque arbitraire du roi du Saloum, Coumba Ndama au village de Nandjigui ou plus
de soixante personnes, qui avaient mémorisé le Coran, ont été tués. Alors, au regard de tous ces
évenements, qui ont eu lieu au Saloum, Maba a décidé de brandir I’épée avec naturellement les
bénédictions de son maitre spirituel, Cheikh Omar Fouti. Son objectif était de faire flotter le
drapeau de I’Islam a jamais dans le Rip afin de fonder une confédération musulmane ou

I’Almamiyya du Saloum.

Alors, pour réussir ce dessein 6 combien important aux yeux de la religion musulmane, il fit
appel a tous les érudits de 1’Islam du Djolof, du Baol et d’ailleurs pour faire face aux autorités
locales paiennes et aux autorités coloniales frangaises. Son mouvement a été renforcé par la
famille d’El Hadj Abdoulaye Niasse qui était un héros, sans conteste, sur le plan religieux,
militaire, tactique, pédagogique et juridique. Ce dernier combattit aux c6tés de Maba jusqu’a
sa mort en 1867 avant d’accompagner son fils, Saer Maty Ba. Plus tard, il se retira du champ

de bataille pour se consacrer définitivement a I’enseignement arabo-islamique. Il mourut en

133



;? Revue
Premier semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

1922 laissant derriére lui un riche patrimoine religieux, humain, culturel, économique, politique

et thérapeutique.

Références bibliographiques

al-Qayrawani, Ibn Abi Zayd, La Risdla d’ibn Abi Zayd al- Qayrawani, Liban, édition, Dar al-
fikr, 2002, traduction. Said al-Laham

at-Tayyib, Nabil, « Comprendre le Jihad », Al —Daawah, Magazine islamique, n°® 18, Avril
2003

Barry Boubacar, La Sénégambie du XVe au XIXe siecle, Traite négriere, Islam, Conquéte
coloniale, Paris, édition, L’Harmattan, 1988

Coly, Ibrahima, El Hadj Abdoulaye Niass (1844-1922) du Djihad a [’accommodation a [’ordre
colonial fran¢ais, Mémoire de maitrise département d’Histoire, Université Cheikh Anta Diop

de Dakar, 2009-2010

Diakhaté, Khassim, Processus et impact de l’enracinement de la culture et de la civilisation
islamique en Afrique de [’ouest : la contribution des six grandes figures ouest africaines,

édition, IRCIA, 1996

Diouf, Mamadou, Le Kajoor au XIXe siecle, Karthala, Paris, 1990

Geoffroy, Eric, Jihdd et contemplation, Vie et enseignement d’un soufi au temps des croisades,
Beyrouth, édition. al- Bouraq, 2003

Ka, Thierno, Ecole de Pir Saniakhor : Histoire, Enseignement et Culture arabo-islamiques au
Senégal du XVIle au XXe siecle, GIA, Dakar, 2002

Kamara, Cheikh Moussa, « Condamnation du jihad », représentation et traduction, Amar
Samb, Bulletin IFAN, Dakar, Série B, tome. 38, n° 1, 1976

Kane, Ousmane, « Shaikh Al- Islam Al- Hajj Ibrahim Niasse », Le Temps des marabouts,

Karthala, Paris, 1997

134



? Revue
Premier semestre 2025 Baobab http://www.Revuebaobab.net

Klein, Martin A., Ma Ba ou la résistance forcée a la conquéte frangaise en Sénégambie. édition.
J.a, Paris, 1997, les Africains, T.VIII
Mbacké, Cheikh Ahmad Bamba, Yd jumlatan gad thallalii, Dakar, sans date

Mbacké, Serigne Bachir, Minan al-Baqi al-Qadim fi sira ash Shakh al- Khadim, traduit par
Khadim Mbacké : Les Bienfaits de [’Eternel ou la biographie de Cheikh Ahmad Bamba,
Imprimerie Saint Paul, Dakar,1995

Mbaye, Ravane, Pensée et Action d’El hadj Malick Sy Le Grand Savant, al-Bouraq, Beyrouth,
2003,t. 1

Marty, Paul, Etude sur I’Islam au Sénégal, Ernest Leroux, Paris, 1917, T.1

Niasse, Mouhamed Mahdy Ibrahima, El hadj Abdoulaye Niasse Un saint homme exceptionnel,
2006

Niane, Babacar, Baye Niasse, Un pere du panafricanisme et figure emblématique de [’Islam,
L’Harmattan, Dakar, 2020

Niasse, Cheikh Hady, Muhammad Khalifa Niasse, Sdhib al-Basamat ar-Rdsikha wa al-
Kardmat al-Khaélida, 1% édition, 2014/1435h

Piga, Adriana, Dakar et les Ordres soufis Processus socioculturel et développement urbain au

Sénégal contemporain, L’Harmattan, Paris, 2002

Sagna, Sékou, Contribution a [’étude de la notion de jihad fi sabilil-lah support et fer de
lance de la civilisation arabo-islamique, le cas du Sénégal, Theése de Doctorat d’Etat,

Université Cheikh Anta Diop, Dakar, 1995/1996
Sarr, Abdou Karim, at-Tarikh as-Siydsi li- al-Islam fi as-Sinighadl, 1¢ére édition, 2015
Thiam, /ba Der, Maba Diakhou, Almamy du Rip (Sénégal), NEA, Dakar, Abidjan, 1977

Marie Casanova, Lat Dior le dernier souverain du Cayor, Damel, Scia, Paris, 1976

Thiam, Mbaye, Cheikh el Islam El hadji Ibrahima Niass, Imam de la Faydatou al-Tidiania,
s.d,

Archives Nationales du Sénégal (ANS), 13G318F.46. Lettre de Maba Diakhou au gouverneur
le 29/04/1965

135



Revue
Premier semestre 2025 3 Baobab http://www.Revuebaobab.net

136



