
Revue Baobab: numéro 10                                                
Premier semestre 2012 
 
 

1 
 

Couples oppositionnels et figures mythiques dans En attendant le vote des 
betes sauvage de1 Ahmadou Kourouma 

 
Affoué Virginie KONANDRI 

Université Félix Houphouët Boigny de Cocody 
 

Nous nous proposons de scruter l’imaginaire en œuvre dans En attendant le vote des 

Bêtes sauvages d’Ahmadou Kourouma paru en 1998 aux éditions du Seuil en nous fondant 

entre autres, sur la mythocritque de Gilbert Durand telle que développée dans des textes 

comme Les Structures anthropologiques de l’imaginaire. Introduction à l’archétypologie 

générale (Paris Dunod, 1992, 1ère éd. 1969), Pas à pas la mythocrique, Figures mythiques ou 

visage de l’œuvre. Les travaux de Pierre Brunel  (Mythocritique.Théories et parcours et le 

dictionnaire des Mythes littéraires) nous aideront également. 

Le choix de la mythocritique comme méthode d’analyse signifie que nous partons du 

principe que la littérature en général, ce roman en particulier, a un substrat culturel, hérité 

d’un passé fait notamment de mythes qu’elle retransmet sous des formes et des manières 

diverses : références implicites ou explicites aux mythes Notre centre d’intérêt ici sera les 

figures mythiques c’est-à-dire les représentations emblématiques du mythe qui émergent dans 

le texte. Nous tenterons de montrer leur mode d’apparition et le processus qui conduit à la leur 

transfiguration à partir de personnages qui présentent des caractéristiques fortement 

contradictoires donc nécessairement porteuses de sens. 

 
I- Koyaga, Macledio ou la figure de l’androgyne 

 
Les personnages Koyaga et Maclédio considérés isolément laissent apparaître, dans 

leur construction,  une constellation de figures mythiques. Nous évoquerons sans doute 

quelques-unes au cours de l’analyse. Toutefois, dans le cadre réduit de cette réflexion, 

l’accent sera essentiellement mis sur la figure de l’Androgyne que ces personnages pris 

ensemble semblent incarner. 

 
A- Emergence de la figure de l’Androgyne 
 

Le mythe de l’Androgyne est convoqué dans le récit à partir de l’une de ses 

caractéristiques fondamentales : l’unité duelle autrement dit l’Etre primordial avec sa nature 

                                                        
1 Paris, Seuil, 1998, coll. De poche,381 p. 



Revue Baobab: numéro 10                                                
Premier semestre 2012 
 
 

2 
 

double. Les premières lignes du roman qui coïncident avec l’ouverture de la première veillée 

annonçant le Donsomana et présentant son cadre spatio-temporel, ses protagonistes et son 

objet révèlent l’unité et le caractère profondément indissociable des deux personnages 

considérés : 

 
Voilà que le soleil à présent commence à disparaître derrière les montagnes. 
C’est bientôt la nuit. Vous avez convoqué les sept plus prestigieux maîtres 
parmi la foule des chasseurs accourus. Ils sont là assis en rond et en tailleur, 
autour de vous (...) Vous, Koyaga, trônez dans un fauteuil au centre du cercle. 
Maclédio, votre ministre de l’Orientation, est installé à votre droite (p.9). 

 
Le récit laisse lire en apparence le Donsomana comme la geste purificatoire du 

personnage principal, le maître- chasseur, président, Koyaga. Mais des détails sont là pour 

dire que ce Donsomana est un processus qui vise en réalité une  re-création, une  re-naissance 

gémellaire. On peut relever notamment l’obscurité naissante, l’installation en cercle des 

participants au Donsomana qui rappelle la cavité utérine, le nombre sept (7) qui, dans la 

plupart des mythologies africaines, contient à la fois les principes mâle et femelle2, et surtout 

la position des deux personnages considérés, Koyaga et Maclédio  au centre de  la matrice . 

L’unité duelle posée dans cette scène est rappelée et répétée, sous d’autres formes, à 

différents moments du récit ainsi que le dit le sora :   « On ne peut pas réciter la geste de 

Koyaga sans au préalable s’appesantir pendant une veillée entière sur le parcours de 

Maclédio » (p. 117 ), Maclédio, à la recherche de son homme de destin, actualise le sens grec 

du mot symbole et se fait, de façon allégorique, à la fois signe de reconnaissance (la moitié de 

Koyaga qu’il se doit de retrouver pour être lui-même) et une des personnes conservatrices du 

signe. Cette unité se révèle encore à travers certains  éléments du paratexte : la troisième 

veillée  est consacrée à la présentation de Maclédio et de son voyage initiatique ; la quatrième 

veillée s’occupe de la relation du  voyage de Koyaga auprès des dictateurs africains en vue de 

son initiation au pouvoir politique. On retrouve, ici encore, les principes mâle et femelle et 

d’une certaine façon le nombre 7, considéré notamment chez les Bambara et les Dogons du 

Mali comme le symbole de la perfection, de l’union des contraires et de la résolution du 

dualisme. 

                                                        
2 Pour certains peuples, le principe mâle est représenté par le nombre 3 et le principe femelle est représenté par le 
nombre 4 pour d’autres peuples c’est l’inverse.  



Revue Baobab: numéro 10                                                
Premier semestre 2012 
 
 

3 
 

Le long périple de Maclédio, à la recherche de son homme de destin (troisième veillée) 

fait aussi surgir la figure de l’Androgyne dans le roman. Cette errance conduit le personnage 

d’aventures en aventures, colorées, pittoresques, surprenantes ou pleines d’angoisse le 

transportant quelquefois jusqu’aux limites de la mort. A un premier niveau,  et si on s’en tient 

aux nombreuses références géographiques, l’errance devient picaresque et Maclédio prend le 

visage d’un picaro. Lorsqu’on va plus loin dans l’analyse, on découvre plutôt la figure d’un 

myste dont le voyage initiatique prend toute une dimension mythique. Le voyage se fait en  

environ vingt et une (21) étapes (brèves ou de longue durée). Le voyage embrasse les quatre 

(4) points cardinaux, le centre ainsi que les deux hémisphères. Il touche à tous les types de 

paysages (forêt tropicale, forêt équatoriale, sahel, désert etc.). Il dure le temps de l’attente et 

de l’épreuve soit quarante ans. C’est enfin un voyage circulaire. Il s’achève là où il a 

commencé, dans le pays natal, en République du Golfe. Ce cercle, symbole de l’éternel retour, 

renvoie aussi à la matrice mère, à l’utérus et laisse découvrir au-delà une nouvelle naissance 

du personnage, celle qui le bonifie et comble les avatars de la première naissance, sa 

naissance biologique. 

On peut le dire, de nombreux éléments textuels et paratextuels font affleurer  la figure de 

l’Androgyne dans le troisième roman de Kourouma.  Il convient, à présent, de chercher à 

mettre en évidence les traits qui rendent effective sa réactivation.  

 
B- Processus de transfiguration 
 

Les manifestations de la figure de l’Androgyne s’expriment essentiellement dans le 

fonctionnement contradictoire, oxymorique des deux personnages. Une opposition 

systématique semble,  en effet, profondément marquer Koyaga et Maclédio  aussi bien dans 

leur Etre, leur Faire que dans ce qu’ils symbolisent. 

Les conditions de la naissance des deux personnages considérés mettent à nu les premiers 

signes de contradiction. 

Koyaga naît de parents illustres, exceptionnels, se présentant sous les traits de Titans.  

Sa naissance est précédée de phénomènes extraordinaires. Sa gestation dure douze moins, les 

douleurs de son accouchement durent sept jours (p.22). Les nombres douze (12) et sept (7) 

informent suffisamment sur son caractère exceptionnel et sur son exemplarité. Son poids, à la 

naissance est  celui d’un lionceau, animal symbole du  héros épique dans de nombreuses 



Revue Baobab: numéro 10                                                
Premier semestre 2012 
 
 

4 
 

cultures. Sa nature héroïque est confirmée par d’autres indices : il naît sur le sol à l’aurore 

c’est-à-dire au commencement du jour. Sa naissance s’apparente à un événement à la fois 

tellurique et solaire et, d’une certaine manière, à un événement divin. C’est une naissance qui 

préfigure un  nouveau monde, un nouveau cycle. 

A l’opposé, la naissance de Maclédio véhicule les symboles négatifs, des symboles de mort : 

« Maclédio, vous êtes né avec les déformations et signes évidents d’un porteur 
de norô funeste. On courut chez le géomancien-sorcier du village qui sans 
détour exposa le devenir du malchanceux nourrisson que vous étiez et les 
malheurs que vous apporteriez à vos parents. Le bébé porteur du funeste que 
vous étiez n’aimait ni son père ni sa mère. Précisément, votre père n’était pas 
votre père et votre mère n’était pas votre mère. Ils étaient des parents géniteurs 
qui risquaient de périr tous les deux de subite et malemort s’ils ne se séparaient 
pas de l’enfant que vous étiez avant votre huitième anniversaire » (p.118). 
 

Ici, Maclédio comme Œdipe porte en lui le mal, il est en conflit avec les parents dont il 

sera la perte dans un proche avenir. Comme Œdipe,  lui devra lui être éloigné définitivement. 

Ce qui fut fait. L’opposition des deux personnages ira se renforçant au fil du récit.  

Koyaga accumule les exploits héroïques. Sa croissance se lit à la taille des animaux qu'il 

combat et qu’il vainc.  Très vite, il prend les traits d’Héraclès : bébé, il s’attaque aux insectes 

de toutes sortes y compris les plus dangereux ; enfant, ce sont les fauves qui s’enfuient à son 

approche. Il atteint l’épiphanie héroïque à l’âge adulte avec des exploits éclatants à la guerre 

et dans sa région natale qu’il débarrasse de bêtes monstrueuses, véritables génies de la forêt et 

des eaux : une panthère anthropophage ; un buffle noir solitaire ne craignant rien ; un éléphant 

solitaire dont la transhumance fait disparaître plantations et habitations enfin un saurien 

millénaire, « sacré, homicide et sorcier » (p.69). Il est perçu dans le roman comme un 

personnage extra-ordinaire, un héros épique :  

 L’état-major s’était trompé, lourdement mépris. Ce qui sortait de l’analyse des 
photos aériennes était vrai, il ne pouvait  se trouver d’humain capable de sortir 
vivant d’une telle dévastation, d’un tel fouillis, d’un tel feu. Mais Koyaga était 
plus qu’un homme – c’était un héros chasseurs, fils d’une femme nue sorcière -
, il en était sorti vivant. En effet, il n’était pas possible à un tirailleur, à des 
soldats, de survivre plus de quatre semaines dans une jungle inhospitalière 
infestée de bêtes et de combattants viets. Lui Koyaga était plus qu’un tirailleur 
quelconque – il était le fils d’un homme et d’une femme paléos, le fils de 
Nadjouma et de Tchao-, il avait flâné plus de six semaines (p.36). 

 
A l’inverse, Maclédio accumule les actes vils et lâches : il tombe dans la luxure ; il 

abandonne sa nombreuse progéniture qu’il sème au gré de ses aventures ; il use de vol, de 



Revue Baobab: numéro 10                                                
Premier semestre 2012 
 
 

5 
 

chantage ; il se laisse manipuler par le président Nkoutigui et devient un grand fabulateur dont 

l’action conduit à la mort de nombreux innocents… 

La réaction de son professeur à propos de ses travaux de recherche et le bilan que le Sora 

Bingo fait de sa longue errance finissent de le poser comme un personnage sans consistance : 

 Le maître de mémoire de Maclédio ne dissimula pas sa déception quand il prit 
connaissance des premiers éléments de ses investigations. Il vous accusa de 
vous être contenté de plagier des pages entières. Toutes les idées contenues 
dans le mémoire étaient connues depuis le début du siècle. Explique le 
répondeur (p.152). 
C’est ainsi que vous êtes, Maclédio, rentré chez vous après tant de 
pérégrinations. Sans avoir rencontré votre homme de destin dans cette vaste et 
multiple Afrique. Sans autre bien en plus de votre caleçon que les seules 
œuvres complètes de Nkoutigui Fondio, l’homme en blanc, le dictateur 
sanguinaire de la République des Monts (p.167). 

 
Les deux personnages s’opposent par leur nature profonde: Koyaga est une bête à tuer, 

un monstre; Maclédio est plutôt une figure de conciliation, une figure qui sait s’adapter aux 

situations, s’accommoder des événements. 

 Koyaga est impétueux et ardent comme un animal.  Comme l’animal, il est agité et  ne 

connaît ni mesure ni tempérance; Koyaga est caractérisé par une grande sauvagerie: 

 
Quand il n’était pas avec son maître chasseur, quand il revenait à l’école il 
devenait un agitateur insupportable. 
Au dortoir, au réfectoire, sur les terrains, en classe, c’était toujours vous qui 
blasphémiez, injuriez, cassiez, boxiez, terrassiez. Le lieutenant commandant 
l’école en eut rapidement assez de votre sauvagerie et vous envoya à l’école 
des enfants de troupe de Saint-Louis (p.25). 
 

Koyaga est aussi féroce et cruel qu’un fauve. A la tête d’une cohorte de lycaons, des 

soldats en qui il a ôté toute humanité et  qu’il a dressé comme des chiens de chasse, il tue et 

s’enivre de sang comme le révèle la scène de l’annonce de sa prise de pouvoir à la Radio 

nationale: 

C’est à pied que Koyaga se rendit à la maison de la radio. Il était délirant, 
fumant, soûl de colère et de sang, murmurant sans cesse : « ils réclamaient tous 
la pendaison des assassins. Ma pendaison. C’étaient eux ou moi. » Koyaga 
avait changé de veste et de chemise mais le pantalon et les souliers qu’il portait 
restaient tachés de sang. Les mains l’étaient aussi, elles avaient été 
sommairement essuyées. Autour de Koyaga, ivres également du fumet de sang, 
frétillait une meute de lycaons. Lycaons signifie chien sauvage. Ils étaient aussi 
assassins, criminels que leur chef (p.112). 



Revue Baobab: numéro 10                                                
Premier semestre 2012 
 
 

6 
 

 
 Dès sa prise de pouvoir, Koyaga s’initie auprès de ses paires à l’art de dévorer ses 

adversaires politiques et le peuple. Aussi prend-il  la figure du vampire en se nourrissant et en 

nourrissant son régime du sang du peuple : les multiples et supposés tentatives de coups 

d’Etat qui émaillent son règne deviennent de grandes occasions d’extermination de 

populations ; ses déplacements dans les régions, les nombreuses fêtes  qu’il organise et jours 

fériés qu’il décrète entretiennent la paresse, créent la famine, conduisent à la pauvreté et 

maintiennent un peu plus le peuple en esclavage. 

Le regard que Tiécoura, le cordoua, le fou du roi, celui dont la parole n’est pas 

censurée pose sur lui finit de le constituer pleinement comme une figure de dévorateur, 

d’ogre: 

 
 Koyaga, vous avez des défauts, de gros défauts. Vous fûtes, vous êtes 
autoritaires comme un fauve, menteur comme un écho, brutal comme une 
foudre, assassin comme un lycaon, émasculateur comme un castreur, 
démagogue comme un griot, prévaricateur comme un toto, libidineux comme 
deux canards. Vous êtes… Vous êtes… (pp. 296-297). 

 
Au contraire de Koyaga, Maclédio déteste l’armée, il a même été un déserteur.  Il 

abhorre la cruauté, la barbarie. Il le fait savoir de façon véhémente à Koyaga dès leur 

première rencontre. Il est tourné vers les choses de l’esprit: il a fait des études même si les 

résultats n’ont pas été à la hauteur des espérances;  c’est un homme de communication et de 

culture. Il se présente aussi comme un être de conviction, épris d’amour.  Enfin, les divers 

métiers qu’il a exercés et les états dans lesquels il s’est, malgré lui, retrouvé (boys, journaliste, 

prisonnier, prince, génie de l’or, esclave etc.) informent sur sa capacité d’adaptation, sa 

capacité à se sortir de situations difficiles mais plus encore sur sa propension à se mettre au 

service des autres.  

Enfin, la scène de la première rencontre de Koyaga et de Maclédio à la radio tout en 

redisant l’unité duelle analysée plus haut, met en lumière d’autres éléments d’opposition qui 

fondent l’androgynie à l’œuvre: nature vs culture ; délicatesse vs brutalité etc. 

 
 Vous avez d’une voix ferme crié : 
- Entre dans la régie et tout de suite, sinon je te trancherai le… 
Maclédio ne prit pas d’abord au sérieux votre menace. Il se contenta de sourire  
mais, quand il voulut faire un pas en arrière, les regards farouches des lycaons 
l’en dissuadèrent. Il revint sur ses pas avec une certaine  hauteur, vous arracha 



Revue Baobab: numéro 10                                                
Premier semestre 2012 
 
 

7 
 

de la main la proclamation. Il la parcourut avec une bonhomie simulée, biffa 
fiévreusement quelques lignes, en ricanant remplit la marge de fines écritures. 
Il parla comme un maître à son élève. Dans un pronunciamiento, le style est 
l’essentiel, estimait-il. Le style doit rester continuellement soutenu, noble 
élevé. (…) Dans un excellent pronunciameiento, on n’affirme pas sans prouver. 
Sans suffisantes explications préalables,  il ne faut pas alléguer que « seuls trois 
membres du comité boulottaient ». Maclédio continua toujours en persiflant, à 
relever plusieurs fautes ou maladresses sur le fond et sur la forme. Le papier 
finit par avoir la forme et la consistance d’une vraie proclamation » (p. 114). 

 
On retiendra donc que malgré la place dominante que semble avoir Koyaga dans le 

récit, il constitue avec Maclédio, les deux faces d’une même réalité, les deux faces de la 

médaille. C’est d’ailleurs ce que dit en substance le narrateur à la p. 123: « Ah ! Koyaga. 

Depuis ce jour, Maclédio est devenu votre pou à vous, Koyaga, perpétuellement collé à vous. 

Il reste votre caleçon oeuvrant partout où vous êtes pour cacher vos parties honteuses. Cacher 

votre honte et votre déshonneur. Il ne vous a jamais plus quitté. Vous ne vous déplacerez 

jamais sans lui ». 

Cette rencontre – fusion des deux moitiés de personnage révèle le caractère motivé du  

nom Maclédio et peut enfin autoriser qu’on le décompose en, d’une part, « ma clé » 

(Maclédio et Koyaga ne  constituent-ils pas l’un pour l’autre la voie obligée) et d’autre part en 

« dio », paronyme du mot « duo » attendu.  

           Nadjouma et Annette: deux figures diamétralement opposées  
 

Nadjouma est la mère de Koyaga, le maître –chasseur, président de la république du 

Golfe. Elle est propriétaire d’une météorite qui lui donne le pouvoir de lire l’avenir. Elle a fini 

par s’évaporer avec sa météorite. Pour les retrouver, elle et météorite ainsi que le marabout 

Bokano avec son Coran, un Donsomana est organisé par Koyaga. Ce Donsomana est en 

réalité le prétexte qui fonde l’écriture de En attendant le vote des bêtes sauvages. 

Ce rapide parcours montre déjà que le personnage jouit d’une grande importance dans 

l’histoire et dans le récit.  

Annette, le second personnage féminin considéré dans le cadre de cette réflexion, est 

l’épouse de l’Homme au totem léopard, le chef de la République du Grand Fleuve, un des 

maîtres auprès de qui Koyaga, après sa prise de pouvoir par coup d’Etat, se rend pour 

apprendre les secrets de la dictature et de la mauvaise gouvernance. Au moment où s’ouvre la 

visite de l’apprenti-dictateur Koyaga, Annette a depuis bien longtemps déjà perdu la vie. Son 



Revue Baobab: numéro 10                                                
Premier semestre 2012 
 
 

8 
 

histoire est simplement relatée à la quatrième veillée, en quelques pages (pp.233-236). Sur la 

scène du texte, Annette est donc à n’en point douter un personnage secondaire. Ce qui fonde 

notre intérêt pour elle, c’est sa présence, comme Nadjouma, dans le sillage d’un homme de 

pouvoir, sa proximité familiale avec l’Homme au totem Léopard, un personnage qui partage 

beaucoup de points communs avec Koyaga. Elle est épouse de dictateur comme Nadjouma est 

mère de dictateur. De plus, les attendus sociaux donnent une grande importance à la femme 

dans ce type de rôle. 

Une lecture rapide du roman ne contredit pas les attendus sociaux. Nadjouma et 

Annette sont toutes les deux des figures centrales dans la vie des deux dictateurs.  Mais leur 

façon de l’être est si ouvertement et si fortement  contradictoire que cela invite à leur mise en 

résonance pour une meilleure saisie de leur Etre, de leur Faire et des sens qui s’y rattachent. 

A- Nadjouma, une Sorcière et une femme-mâle  
 

De façon implicite, la figure mythique de la sorcière resurgit dans la surdétermination 

du nom de la mère de Koyaga. Nadjouma est un nom d’origine malinké3, constitué de deux 

termes : « Na » signifiant  mère  ou maman  et « Djouma » désignant le cinquième jour de la 

semaine, vendredi, jour de la grande prière en Islam et signifiant rassemblement,  réunion, 

ralliement  etc. Nadjouma pourrait donc être traduit par ou « la mère  des rassemblements » 

ou encore « la mère qui réunit, rallie ou unit »  autrement dit « la médiatrice ». Le nom 

renvoie ainsi à  la fonction de « médiatrice prophétique », relevée plus haut, que confirment, 

d’ailleurs, certaines des désignations et/ou caractérisations du personnage : « Mais Koyaga 

était plus qu’un homme – c‘était un héros chasseur, fils d’une femme nue sorcière4 » p.38) ;  

« la voyante Nadjouma » (p.65), « la magicienne » (p.83).  

La présence de la météorite, l’Adjuvant de Nadjouma, son outil privilégié de 

divination et les évocations redondantes d’actes de divination font également émerger  le 

mythe de la sorcière dans le  récit. En dehors de ces éléments, la relation des différents 

exploits de Koyaga convoque des mots tels que « sortilèges », « sorcières », « géomancie » 

etc. qui aident à émettre définitivement l’hypothèse de la présence de ce mythe dans En 

attendant le vote des bêtes sauvages. 

                                                        
3  Malinké désigne à la fois le groupe ethnique et la langue. Le malinké est parlé dans de nombreux paya 
d’Afrique occidentale : Côte d’Ivoire, Mali… 
4 C’est nous qui soulignons 



Revue Baobab: numéro 10                                                
Premier semestre 2012 
 
 

9 
 

La construction du personnage de Nadjouma semble donc actualiser la figure de la 

Sorcière saisie à son âge d’or. En effet, contrairement à l’image qu’on a de cette figure 

mythique aujourd’hui, la mère de Koyaga est plutôt une personne qui demeure jeune de corps, 

d’une grande beauté proche de celle d’Aphrodite, déesse de l’amour. Elle est aussi experte 

dans l’art des incantations et des formules magiques. Elle est dotée d’un pouvoir total qui lui 

permet de se métamorphoser et surtout d’assumer la charge de passeur.  

Au-delà des aspects dégagés à grands traits, il importe de s’arrêter sur certains détails 

du récit qui confèrent à ce personnage son aura de sorcière. 

Il est important de signaler le récit d’entrée en scène du personnage qui la consacre comme 

telle avec la mise en évidence deux mythèmes clefs: la fonction de médiatrice et le chaudron. 

 
Tchao, mon père, aurait dû crever dans un délai de trois semaines. Il survécut 
trois mois…grâce à ma mère, ajoute Koyaga. 
Nadjouma, votre mère, s’installa à la porte de la prison où son mari était aux 
fers. Elle sut cuire les racines, les décoctions valables5, user des sortilèges 
puissants et ourdir des amitiés solides.  
Nadjouma votre mère était généreuse et bonne. 
Avec la complicité des gardiens et de l’infirmier, et surtout grâce aux prodiges 
dont elle seule connaissait les secrets, toutes les œuvres traversèrent les 
infranchissables murs de la prison6 (p.18). 
 

On note dans l’extrait que malgré l’opposition « extérieur vs intérieur » renforcée par 

l’expression « les infranchissables murs », les sortilèges parviennent à Tchao. Le pouvoir de  

médiation de Nadjouma se trouve ainsi affiché. 

Un autre aspect attendu du mythe apparaît dans la beauté et l’éternelle jeunesse du 

personnage: « Jamais plus les montagnards ne connaîtront une femme qui égale Nadjouma. 

Elle était belle – elle reste belle. Elle était courageuse – elle reste courageuse. Elle est 

intelligente. Dire… Dire ! Nous, soras, n’avons que les mots et aucun mot n’arrive à dire les 

totalités de Nadjouma » (p.39). 

Sa beauté séduit, envoûte, ensorcelle. Le pieux marabout Bokano n’y échappe pas. Pour se 

faire pardonner ce péché, il s’astreint de longues pénitences: 

 
Plusieurs mois après leur séparation, le marabout continua à penser à la jeune 
femme. Elle l’empêchait, quand il le voulait, d’entrer en entier, corps et âme 

                                                        
5 Nous soulignons la référence implicite au mythème du chaudron 
6 C’est nous qui soulignons 



Revue Baobab: numéro 10                                                
Premier semestre 2012 
 
 

10 
 

dans Allah (…) Il retrouvait dans le ciel le regard de la jeune femme, ses 
muscles, son pagne à moitié dénoué et même… Le marabout arrêtait sa quête, 
disait quatre-vingt-dix-neuf fois sarafoulahi (le pardon d’Allah), s’imposait 
quelques jours supplémentaires de sévères jeûnes comme pénitence (p.59) 

 
Nadjouma est aussi doté d’un pouvoir de mutation, de métamorphose. La demande en 

mariage que l’infirmier Kaboré lui fait la projette dans une transe qui la transforme en une 

prêtresse en action d’un culte animiste. L’obscurité, les petites lumières et le cercle constitué 

par les voisins accourus le révèlent assez bien: 

 
La déclaration d’amour de l’infirmier déclenche l’orage dans la forêt. Les yeux 
de la mère de Koyaga sortent des orbites. Comme piquée par une abeille folle, 
elle crie, bondit du lit, se précipite de la case dans la nuit. Dans la cour, elle 
hurle, se jette à terre. Avec les flambeaux de paille, des cases environnantes 
sortent les voisins. Ils l’entourent (…) Elle est possédée (p.47). 

 
Toutes les scènes de métamorphoses de Koyaga présentées comme la résultante du 

pouvoir de sa mère Nadjouma, installe cette dernière, dans la vision des protagonistes du 

roman, comme une grande sorcière. Le pouvoir de mutation du personnage se lit enfin dans sa 

disparition à la fin du roman: elle se dissout pour ainsi dire dans la nature avec sa météorite. 

Tout dans le roman concourt à assoir Nadjouma comme une figure confirmée de Sorcière au 

pouvoir incommensurable. Il en est ainsi des nombreux attentats qui émaillent le règne de 

Koyaga qui, tout en révélant l’invincibilité du président, consacrent surtout l’art de Nadjouma.  

Koyaga avoue lui-même que son pouvoir tire sa source de sa mère.  

Au fil du texte et des événements, Nadjouma devient ainsi, la grande prêtresse qui 

ordonnance, organise, régente tout : la vie de son fils, son règne, la vie de la population, le 

pouvoir de bien d’autres chefs d’Etat africains…Ainsi, dans son rapport à son fils dont elle est 

finalement à la fois la mère, « l’épouse », la conseillère, le confesseur etc., la dimension 

castratrice de la sorcière prend solidement place ainsi que  la figure de la femme virile. 

 
Nadjouma, la championne de lutte est dotée d’une force exceptionnelle qui en fait une 

femme-homme, une femme virile. Tchao, le père de Koyaga, le plus grand champion de lutte 

de tous les temps a dû livrer avec elle le plus grand combat de sa vie pour pouvoir l’avoir 

comme épouse. D’ailleurs, le récit de ce combat est révélateur de la nature exceptionnelle des 

deux combattants. Il s’agit de créatures redoutables, aux actions proprement destructrices: 

« Lutte de géants, lutte de professionnels. Sous les pieds des champions toutes les herbes sont 



Revue Baobab: numéro 10                                                
Premier semestre 2012 
 
 

11 
 

mises en pièces, la terre est profondément labourée. Ce lieu depuis ce jour est devenu une 

clairière… » (p.40).  

 
Nadjouma, à l’instar de l’Amazone se refuse à être sous l’emprise des hommes. Mais, 

au contraire des Amazones, elle est mère et assume jusqu’au bout son rôle de mère d’un 

enfant mâle. La mort de Tchao lui permet toutefois de rester jusqu’à la fin du roman, comme 

l’Amazones, une femme à hommes sans hommes. Sa beauté séduit, elle suscite l’amour mais 

elle se refuse au  mariage. 

 
B- Annette, une femme-objet et une martyre 

 
Au contraire de Nadjouma, la manipulatrice, celle qui soumet fils, pouvoirs divers, 

pays, univers visible et invisible…, celle qui refuse d’être possédée ou de se donner, Annette 

est, elle, toute  entière propriété, sans identité réelle, sans existence propre.  

Sa dénomination « Annette » signifiant « petite Anne » est ce qui signale, en premier, 

l’identité problématique du personnage. « Petite Anne » nie, en effet,  son statut matrimonial 

et est en déphasage total avec son rang social, une haute personnalité du pays. De plus, la 

proximité des sons qui composent le prénom Annette et  ceux formant le nom désignant la 

femelle de l’âne, « ânesse » semble projeter  le personnage hors de la condition humaine pour 

en faire un objet, un bien meuble de  l’Homme au totem léopard au même titre que tous ses 

biens qu’il transporte dans ses cinq avions au fil de ses déplacements internes ou externes. Ce 

que confirment éloquemment les stratégies discursives mises en œuvre par le narrateur. Il 

utilise pour parler d’elle : « son Annette », ou « l’Annette du dictateur ».  Il est intéressant de 

noter que l’Homme au totem léopard, son époux, est le référent essentiel de son 

identification.  

Le court extrait qui part de la page 233 à la page de 234 montre les  différents usages 

auxquels elle sert dans la vie de son dictateur d’époux. Ainsi, dans la guerre de suprématie à 

laquelle se livrent les dictateurs africains, il l’utilise pour se donner l’image d’homme élégant, 

galant, de gouvernant respectueux des droits humains particulièrement des droits de la femme: 

« Il aime les femmes et il aimait beaucoup sa première épouse Annette ; il le disait, il le 

montrait. Lors des cérémonies officielles – et il était le seul dictateur de notre multiple 

Afrique à consentir cette préséance à sa femme -, il marchait après son Annette » (pp.233-

234) 



Revue Baobab: numéro 10                                                
Premier semestre 2012 
 
 

12 
 

Annette lui sert aussi à évacuer son trop plein de violence, de brutalité quand viennent 

ses moments de tension et de folie. Elle devient ainsi son souffre-douleur, l’exutoire dont il se 

sert pour survivre:  

Violent est le dictateur, de naturel violent il est né. Parfois, il arrive à 
dissimuler son tempérament sous des scènes burlesques. Mais les nuits de clair 
de lune7,  il se fait rattraper par son comportement, il devient féroce comme un 
fauve, féroce comme son totem. Une de ces nuits, il entre en furie, en force et 
par fracas dans son Annette. Pour un rien, une poussière de querelle de 
ménage8. Il la cogne des poings, de sa canne. Il lui fracture un bras. Elle crie…  
(p.234)  

 
Relevons dans le texte, l’utilisation inattendue de la préposition « dans » (« Il rentre en 

furie ….dans son Annette »), relevons également le hiatus entre la violence mortifère  du 

dictateur et ce qui en est la cause: « une poussière de querelle». Ce qui est en jeu est loin 

d’être une bagarre encore moins une vulgaire scène de ménage.  L’expression, « les nuits de 

de clair de lune » révèle que le dictateur n’est pas seulement un fauve ainsi que le signale 

totem, il est une résurgence de la figure mythique du  lycanthrope ou loup garou9. Il a besoin 

de sang pour survivre. Annette gorgée de sang (le sien et celui de l’enfant qu’elle porte) 

devient la proie tout indiquée. C’est pourquoi alors qu’elle croit pouvoir arrêter sa furie en lui 

annonçant son état de grossesse, elle aggrave au contraire sa situation puisque l’information 

l’excite davantage et le pousse à poursuivre de plus bel son action d’avalage:  

 
Elle crie : 
- J’attends un bébé. 
- Justement, je vais t’en débarrasser, réplique son époux 
- Il lui fait expulser le fœtus d’un coup de soulier… (p. 234) 

 
 
Annette blessée devient le jouet cassé qu’on aime davantage dont on ne peut et ne veut se 

séparer. Après les pleurs, il s’en sert encore pour mimer les scènes des « feuilletons 

américains » et vérifier ainsi les bonnes manières qu’il croit avoir appris de son commerce 

avec les Etats-Unis d’Amérique, un pays dont il est la créature et le suppôt et qui le téléguide 

depuis son entrée en politique: « Il s’assied, se tient la tête ; pleure, pleure à chaudes larmes. Il 

                                                        
7 C’est nous qui soulignons 
8 C’est nous qui soulignons 
9 Cf Anne Pirou, « La Lycanthropie (pp.195-200) in Dictionnaire des mythes du fantastique, Limoges, PULIM, 
2003ol 



Revue Baobab: numéro 10                                                
Premier semestre 2012 
 
 

13 
 

se penche sur elle. La prend, son Annette, dans ses bras comme ça se passe, se voit dans les 

feuilletons américains, la place dans un avion » (p. 234). 

Même après sa mort, Annette continue d’être un faire-valoir. L’Homme au totem 

léopard peut, grâce à ses restes, montrer sa puissance financière,  ses solides relations 

internationales et surtout il peut continuer de faire vivre ses lubies  Il élève, en effet, à Annette 

une crypte autour de laquelle il construit, de toutes pièces, une ville avec une basilique. Cette 

ville, il la nomme Labodite (on pourrait bien lire, par paronymie, La maudite).  Le narrateur 

nous apprend que ce sera «  la capitale de la République du Grand Fleuve quand le Pape Jean-

Paul XII aura le temps de venir jusqu’à Labodite pour béatifier Annette et bénir la basilique » 

(p.235) 

Au-delà de la folie des grandeurs du dictateur, il faut souligner que le texte cité laisse 

éclore, à partir du mot « béatifier », la figure mythique de la femme martyre. La ville, tout 

entière, devient ainsi le martyrium c’est-à-dire la « chapelle renfermant la crypte de la martyre 

Annette. Le narrateur ne s’y trompe donc pas quand il qualifie Labodite  de « tragique et 

sinistre farce » (p.235). En effet, par Labodite qui semble une ville sortie tout droit d’un film 

fantastique (elle ressuscite seulement quand l’Homme au totem léopard s’y rend), l’homme 

fort de la République du Grand Fleuve se fait dieu et  atteint la plénitude de son art de 

dictateur africain: « Quand le dictateur s’annonce, tout repart, recommence, reprend. 

S’animent les autoroutes qui ne partent de nulle part et n’arrive nulle part. L’aéroport ouvre sa 

piste et ses portes. (…) tous reviennent occuper leur espace, leurs villas dans Labodite. Leurs 

places et rang dans le décor. » (pp.235-236) 

 
On retiendra, pour conclure cette deuxième partie, que la construction de ces deux 

personnages féminins reste ouvertement contradictoire. Pourtant, leur présence et leurs 

actions ou inactions auprès de leur « partenaire » de « fils » ou « d’époux »10 produisent des 

effets similaires: elles enracinent la dictature, à la confortent, à la développent,  

l’internationalisent même.  

 
III- Construction antithétique et sens 

 

                                                        
10 Nous mettons tous ces trois termes entre guillemets car à l’évidence, ainsi que l’a montré l’analyse, ils 
apparaissent dans  ce cadre, trop inadaptés  pour rendre compte de la vraie nature des relations entretenues au 
sein de ces deux  «couples ».  



Revue Baobab: numéro 10                                                
Premier semestre 2012 
 
 

14 
 

Nous avons, dans les analyses précédentes, mis en évidence la construction 

antithétique de deux couples: Koyaga/Maclédio d’une part et Nadjouma/Annette de l’autre. 

Le premier couple, réuni, à la manière des composantes d’un même symbole, après un 

processus de quête, a mis au jour dans le récit la figure mythique de l’Androgyne. Le second 

couple, saisi uniquement sous l’angle de la forte contradiction de leur Etre et de leur Faire, a 

dévoilé le mythe de la femme totale. En Nadjouma, l’une de ses composantes du deuxième 

couple, constellent, en effet, les figures mythiques telles que la Sorcière et la femme-mâle 

alors que chez l’autre, Annette, affleure, la femme soumise, la femme-objet, la martyre.  

Ces constructions de personnages sur le mode antithétique, quoique peu originales11, 

interpellent par le caractère fortement opératoire des couples oppositionnels et justifient qu’on 

interroge les sens qui s’y rattachent.  

En dépit de la mise en évidence de ces deux couples au du fonctionnement quasi 

exemplaire dans les différents épisodes de l’histoire racontée ou dans les programmes ou 

sous-programmes narratifs dans lesquels ils s’intègrent, leurs composantes semblent avoir été 

construites pour être interchangeables sur la scène de ce microcosme de la dictature 

massivement mise en scène par l’auteur. Cela est bien visible lorsqu’on considère les 

caractéristiques des personnages étudiés sous l’angle des régimes12 de l’imaginaire dégagés 

par Gilbert Durand.  

Koyaga, par les conditions de sa naissance, ses actes héroïques se fait symbole 

ascensionnel tout comme Nadjouma, la femme virile, le Titan. Quand il se fait fauve, 

dictateur invétéré, Ogre, il devient thériomorphe et partage ce statut avec ses pairs dictateurs 

et les animaux. Dans sa folie des grandeurs, lorsqu’il perd le sens du réel, il prend le visage du 

symbole diaïretique. Au moment où s’ouvre le Donsomana c’est-à-dire quand son pouvoir 

vacille suite à la disparition de ses soutiens mystiques, Koyaga se fait symbole catamorphe, il 

rejoint ainsi des personnages comme Annette mais aussi Maclédio, considéré dès sa naissance 

ou pendant sa quête de son homme de destin. 

Outre le caractère interchangeable, les personnages considérés semblent ne pas avoir 

de fonction propre. On l’a dit, ils sont tous grandement participants de l’enracinement de la 

                                                        
11 Bien des textes littéraires des oppositions binaires s’observent au niveau de la construction soit des espaces, 
soit du temps, soit  des personnages etc. 
12 Gilbert Durand dans Les structures anthropologiques de l’imaginaire,  identifie deux grands régimes de 
l’imaginaire composés chacun de  symboles et de structures. Ces diurnes dits diurne et nocturne révèlent les 
réponses de l’humanité face à l’angoisse du temps et de la mort.   



Revue Baobab: numéro 10                                                
Premier semestre 2012 
 
 

15 
 

dictature dans leur monde soit en tant que bourreaux soit en tant victime. Koyaga devient 

ainsi sa mère et, en tant que Sujet, il entre dans une identité parfaite avec celle-ci et tous leurs 

semblables (les autres présidents ou empereurs africains) pour mettre en place et développer 

au quotidien le pouvoir dictatorial. Au sein de ce pouvoir, Maclédio et Annette, à la fois  

Opposants (ils sont victimes) et Adjuvants (par leur silence et leur participation) actualisent la 

métaphore de la soumission nécessaire à son éclosion. 

Les couples oppositionnels opératoires offrent d’apprécier le récit de Kourouma 

comme un espace d’interchangeabilité des jeux de rôles. Cela amène comprendre la présence 

de figures mythiques à l’identité perturbée. L’androgyne, la femme-mâle, la sorcière, la 

femme-objet, le Titan sont des mythes consubstantiellement duels et même multiples dont la 

convocation figure le brouillage identitaire dont la conséquence interprétative du texte s’en 

ressent. On pourra alors déduire que le sens immanent de la présence de ces mythes perturbés 

dans En attendant le vote des bêtes sauvages est l’invitation à dépasser l’apparence des sens 

pour atteindre les significations cachées. Ici, les personnages archétypaux ne sont pas que ce 

qu’ils dépeignent ; la nature mutable des coupures opératoires le montre déjà.  Il en résulte 

que dénoncer la dictature chez Kourouma c’est dénoncer à la fois le Dictateur et les 

populations amorphes qui refusent de se soumettre la Dictature. 

Que retenir ?   

Notre réflexion s’est donné pour objet de montrer que Au regard de ces quelques traits 

relevés, tout se passe comme si la construction des personnages dans ce roman  obéit plus au 

souci de mettre en scène des types.  A l’évidence, Kourouma, en faisant le choix d’une 

écriture de la dénonciation, celle notamment des dictatures africaines, élimine chez ses 

personnages toute possibilité d’individuation. Ainsi,   malgré la période de publication (une 

dizaine d’années après que le vent du multipartisme a soufflé sur l’Afrique) et au-delà une 

certaine richesse scripturale (introduction du bestiaire, du Donsomana, beauté des images, 

truculence du style etc.) unanimement saluée par la critique, reproduit fondamentalement les 

archétypes du roman africain dit de la première génération. Dans sa dénonciation de la 

dictature qui est anomie, désordre et fondamentalement destructrice des identités de tous ses 

protagonistes, Kourouma choisit de faire consteller dans la construction des personnages 

considérés des figures mythiques niant aussi bien les identités que les frontières. 
 

 



Revue Baobab: numéro 10                                                
Premier semestre 2012 
 
 

16 
 

 

 

 

Bibliographie 

 
BORGOMANO, Madeleine, Ahmadou Kourouma, le guerrier griot, Paris: L’Harmattan, 
1998. 
BORGOMANO, Madeleine, Des hommes et des bêtes, Paris: L’Harmattan, 2000. 

Bouloumié, Arlette, « l’Ogre », pp.1096-1109 in Dictionnaire des mythes littéraires (S/D de 
Brunel, Pierre),  Paris: Editions du Rocher, 1988. 
BRUNEL, Pierre, Mythocritique - théorie et parcours, Paris: PUF, 1992. 
Conte (F.), Les héros mythiques et l’homme de toujours, Paris: Seuil, 1993. 
DURAND, Gilbert, Figures mythiques et visage de l’œuvre, Paris: Dunod, 1992. 
DURAND, Gilbert, Les structures anthropologiques de l’imaginaire. Introduction à 
l’archétypologie générale, Paris: Dunod, 1999, (1ère éd. Bordas 1969). 
Durand, Gilbert, L'imagination symbolique, Paris: Presses universitaires de France, Coll 
Quadrige, 1984. 
Eclipses et surgissements de constellations mythiques – Littératures et contexte culturel 
champ francophone, (Sous la direction du Pr. Arlette Chemain), Loxias n° 2-3 Publications de 
la Faculté des Lettres de Nice, 2002, pp.197-205. 
Eliade, Mircea, Aspects du mythe, Paris: Gallimard, 2002 (1ère Ed 1988). 
GABORIT Lydia, GUESDON Yveline, BOUTROLLE-CAPORAL, Myriam, Les Sorcières, 
pp. 1307-1326 in Dictionnaire des mythes littéraires (S/D de Brunel, Pierre),  Paris: Editions 
du Rocher, 1988. 
Le mythe en littérature Essais en hommage à Pierre Brunel, Paris: PUF, 2000. 
PIROU, Arnaud, Lycanthropie, pp195-201 in Dictionnaire des mythes du fantastique (S/D 
Brunel Pierre et Vion-Dury Juliette), Limoges: PULIM, 2003 
 

 


